
1 
 

 

 

Pax et Fides 

Onderweg met Evagrius van Pontus  

- verslag van een kloostertocht - 

Ignace Frénay 

 

 

 

INLEIDING 

 

Al ruim vijftig jaar ben ik geboeid door het kloosterleven: het je uit de wereld terugtrekken, 

om het hogere te zoeken. Hoewel ik ooit op het punt gestaan heb zelf in te treden, heb ik de 

definitieve stap nooit gezet. Maar regelmatig bezoek, eerst aan de St. Paulusabdij in 

Oosterhout, en later aan de St. Adelbertabdij in Egmond en andere kloosters, is een constante 

in mijn leven geworden; het heeft mijn leven en dat van anderen verrijkt, want tijdens mijn 

werkzame leven als docent, en later predikant, heb ik vele anderen kennis kunnen laten 

maken met het kloosterleven.  

 

Hoewel de Paulusabdij mijn ‘eerste liefde’ was, heb ik ook veel andere kloosters bezocht: rond 

mijn 20e samen met mijn jeugdvriend Lex: we trokken samen naar Engeland, Wales en 

Schotland, om al liftend allerlei kloosters te bezoeken. We waren gewapend met een 

aanbevelingsbriefje in het Latijn van Vader Abt Hein van Cranenburgh, van Oosterhout: het 

opende de deuren van het gastenkwartier van vele kloosters, en we leerden de eeuwenoude 

Benedictijnse gastvrijheid kennen. 

 

Bijna vijftig jaar later ondernam ik wederom een kloostertocht, samen met mijn jonge 

kloostervriend Viggo, die zelf een jaar in een Belgisch klooster (Tibériade) had doorgebracht, 

en die ik ontmoet had tijdens een retraite in Egmond. We bleken beiden een grote affiniteit te 

hebben met het monastieke leven, we ontdekten opmerkelijke overeenkomsten in onze 

zoektocht, en een intense vriendschap ontstond. Als een moderne Johannes Cassianus en zijn 

jonge vriend Germanus bezochten wij in de zomer van 2022, onder het motto ”Pax et Fides”: 

Tibériade, Chevetogne, de Communiteit van Jérusalem (Vézelay), Fontgombault, La Prée en La 

Pierre-qui-Vire.  

 

Vooraf besloten wij om tijdens deze tocht de acht ‘logismoi’ van Evagrius van Pontus (4e eeuw) 

te bespreken, later bekend geworden als de (zeven) hoofdzonden. De psychologische 

benadering van Evagrius, en zijn beschrijving van de macht van ‘demonen’ bleek een 

uitstekende manier te zijn om elkaar te bevragen op onze eigen ontwikkeling. Anders dan 

latere theologen, die de nadruk leggen op moraal en zondigheid, geeft Evagrius blijk van een 

diep inzicht in waar mensen last van kunnen hebben; ook wijst hij de weg naar genezing en 

overwinning van deze acht ‘slechte gedachten’ (die ik liever met ‘belemmeringen’ vertaal).  

 

Of, zoals Meister Eckhart schrijft: ‘Het gaat er om onszelf en onze gehechtheden los te laten en 

ons te verenigen met die God in ons, die niet alleen onze ziel, maar al het geschapene vervult.’ 

En:  ‘De mensen zouden niet zo veel moeten nadenken over wat ze moeten doen; ze zouden 

moeten nadenken over wat ze zijn.’ 

 

Ik probeer een eigen visie te ontwikkelen op wat geestelijke begeleiding is en vergelijk Jos 

Moons, De kunst van geestelijke begeleiding, en André Louf, S’éveiller à l’Esprit. Playdoyer 



2 
 

pour l ’accompagnement spirituel. In de slotparagraaf staat hoe we dit alles praktisch hebben 

uitgewerkt. 

 

Dit artikel heeft geen enkele wetenschappelijk pretentie, het is het verslag van een 

persoonlijke zoektocht, die me dichter bij mezelf, de ander en God heeft gebracht. Tijdens de 

kloostertocht hielden we een logboek bij, we schreven om en om, en lazen dat elkaar voor. De 

inhoud daarvan is uiteraard te persoonlijk om te publiceren, het is a.h.w. de ‘binnenkant’ van 

wat we beleefd hebben. Dit verslag is er de ‘buitenkant’ van, maar hopelijk klinkt er toch iets 

van de essentie van de innerlijke beleving in door.  

 

 

EVAGRIUS VAN PONTUS 

 

Evagrius van Pontus (345-399) trok in 

navolging van Johannes de Doper en 

Jezus de woestijn in om God te zoeken. 

Net als Plato ziet hij de mens als een 

drieledig wezen; het bestaat uit 

lichaam, ziel en geest. Vandaag de dag 

kennen wij hooguit een tweedeling 

(lichaam en ziel), of wordt alles zelfs tot 

alleen het lichaam gereduceerd (“Wij 

zijn ons brein”- Dick Swaab).  

 

De mens wordt op deze drie 

verschillende ‘niveaus’ permanent 

bestookt door gedachten, gevoelens, en 

impulsen. De vraag is dan wie de ‘baas’ 

is: Ik, of de dingen die van buitenaf op 

mij afkomen, en die bijvoorbeeld tot verslaving of obsessies kunnen leiden. Deze gedachten, 

gevoelens en impulsen die mij van buitenaf belagen worden door Evagrius ‘logismoi’ genoemd: 

(slechte) gedachten, of demonen. De monnik nu (evenals ieder mens trouwens) bevindt zich in 

een permanente strijd met deze ‘demonen’, omdat ze hem afhouden van het werkelijke doel 

van zijn leven: innerlijke vrede, en God. Het is een strijd met/tegen de neigingen van het ego, 

onze identificatie ermee, die ons afhouden van onze bestemming: 

 

 
 

 

 

 



3 
 

Johannes Cassianus († 435, een leerling van Evagrius) zegt hierover: 

 

het grillige en steeds weer afdwalende geredeneer van je geest moet je beteugelen 

door God voortdurend in gedachten te houden; ons wankele en ronddwalende hart 

moeten we telkens weer terugbrengen naar het beschouwen van God wanneer de 

geslepen vijand onze geest op alle manieren tracht af te houden van die innerlijke blik 

en in de schuilhoeken van ons hart binnendringt. (Inst. 10,1). 

 

Op lichamelijk vlak gaat het om de volgende begeerten: Gulzigheid (Γαστριμαργία ), Hebzucht 

(Φιλαργυρία) en Onkuisheid (Πορνεία); op het gevoelsgebied (de ziel) zijn het: Verdriet 

(Λύπη) , Woede (Ὀργή) en Lamlendigheid (Ἀκηδία ); op het mentale vlak (geest) zijn het: 

IJdelheid (Κενοδοξία) en Hoogmoed (Ὑπερηφανία).  

 

De meer lichamelijke demonen laten zich niet zomaar onderdrukken: ze moeten op een 

gezonde manier geïntegreerd worden door zelfbeheersing, en het vinden van de juiste maat, 

die voor elk verschillend kan zijn. De demonen die het gevoelsleven belagen vragen om een 

innerlijk evenwicht: je moet je niet uit balans laten brengen door stemmingen. 

En de demonen van de geest tenslotte zijn het lastigste te bestrijden: dat vraagt om 

zelfkennis, en eerlijk zijn tegenover jezelf en God. Als we hier ‘last’ van hebben, zit daar een 

verhaal achter dat gehoord wil worden. 

 

Merk op dat de kloostergeloften precies slaan op deze drie categorieën: de gelofte van 

armoede gaat over ons materiële bestaan, de gelofte van zuiverheid over onze ziel, en de 

gelofte van gehoorzaamheid probeert paal en perk te stellen aan onze ijdelheid en hoogmoed, 

doordat we afstand doen van onze eigen wil (=ons ego). Hierin zit het woord horen: je luistert 

naar wat de ander en de gemeenschap nodig heeft, en naar je eigen, wérkelijke verlangen 

(terwijl de verlangens die de ‘demonen’ ons influisteren slechts een schaduw zijn van dat 

diepste verlangen). 

De gelofte van stabilitas houdt niet alleen in dat je op dezelfde plek blijft, maar ook dat je de 

andere geloften volhoudt.  

 

Een nuancering is hier op z’n plaats: “In de religieuze interpretatie wordt het ego gezien als 

oorzaak van ons lijden. En dus als vijand van de verlichting: ego-gedrag moet bestreden 

worden en ego-loos gedrag getraind. In de spirituele benadering wordt niet het ego als 

oorzaak van het lijden gezien, maar slechts de onbewuste identificatie met dit aangeleerde 

zelfbeeld. Ego hoeft dus niet bestreden te worden: je ervan bewust worden vanuit het 

oordeelvrije gewaar zijn is voldoende om de beknellende identificatie ermee te beëindigen’ 

(…)” (Jan Geurtz, Verslaafd aan liefde). 

 

Evagrius heeft een compleet bouwwerk gemaakt om de ‘demonen’ te begrijpen, en er mee om 

te gaan. Hij getuigt daarbij van een groot psychologisch inzicht in de mens. De latere indeling 

in zeven ‘hoofdzonden’ door Paus Gregorius (6e eeuw) laat veel meer een moralistische 

benadering zien.  

 

Het idee van ‘demonen’ kan voor moderne oren vreemd overkomen, maar als je ze beschouwt 

als naar buiten geprojecteerde complexen (in de zin van Jung), dan is daar de uitdaging aan  

ons Ik, onze geestelijke kern, om ze de baas blijven, omdat het zich daar niet langer mee 

identificeert. Wij hébben complexen, maar zijn ze niet. Beter: de complexen hebben ons, en 

we kunnen er veel last van hebben (Grün, H.I). Daar gaan we naar op zoek. Maar eerst nog 

iets over Geestelijke Begeleiding. 

 



4 
 

 

GEESTELIJKE BEGELEIDING  

 

Voor je lichaam ga je naar de dokter, voor je ziel naar de psycholoog, en voor je geest naar 

een geestelijk begeleider. Als ik dit zo kort opschrijf, is het voor iedereen duidelijk dat je de 

gebieden niet ongestraft uit elkaar kunt leggen, maar dat ze elkaar overlappen. In vroeger 

tijden was de arts en de priester één en dezelfde. Tegenwoordig liggen de functies uiteen: voor 

je lichaam ga je naar de dokter, voor je ziel naar de psycholoog en voor je geest naar de 

priester of de dominee. Allen hebben ze het heil, het heel-worden van de mens op het oog. 

 

Zo zei een bevriende huisarts mij eens: 80% van de patiënten die bij mij in de spreekkamer 

komen, kun jij, als pastor, ook behandelen. (Toen ik dit vervolgens tegen mijn eigen huisarts 

zei, was zijn reactie: vast en zeker, maar je moet wel weten wélke 80%). 

 

Eigenlijk gun je ieder mens een geestelijk leidsman (of -vrouw) tegen wie je alles kan zeggen, 

en die jou helpt om inzicht in jezelf te krijgen, en de zin van je leven te ontdekken. Dirk de 

Wachter benadrukt steeds: wij zouden elkaars psychiater moeten zijn. Basis is een wederzijds 

vertrouwen. Het leeftijdsverschil doet er minder toe, of, zoals wij gemerkt hebben, zelfs 

helemaal niet.  

 

De methodes die geestelijk begeleiders gebruiken verschillen nogal; ik bespreek er hier twee: 

André Louf (in: L’homme intérieur, en dus niet zijn standaardwerkje op dit gebed uit 1992: La 

grace peut davantage: l’accompagnement spirituel), uit de Benedictijnse traditie, en Jos Moons 

(De kunst van de geestelijke begeleiding), van de Jezuïeten.  

 

Geestelijke begeleiding is geen therapie, hoewel het een heilzame werking kan hebben. 

Geestelijke begeleiding zet vooral in op de spirituele ontwikkeling. Maar omdat die altijd 

geworteld is in ons gewone mensenbestaan (met lichaam, ziel en geest), kan inzicht in onze 

‘demonen’ helpen om de weg vrij te maken naar geestelijke groei. 

 

André Louf 

 

André Louf constateert een crisis in het vaderschap, onder invloed van de protesten uit de 

jaren ’60 van de vorige eeuw: weg met het paternalisme, weg met de autoriteit en met een 

legalistische benadering van goed en kwaad die om een haast blinde volgzaamheid vroeg. 

Woorden als counseling (Rogers) of ‘coach’ kwamen in de plaats van biechtvader. Zielzorg 

werd psychotherapie.  

 

In kloosters was (en is) de abt de spirituele vader van de gemeenschap, en Louf kijkt in de 

Regel van Benedictus om te zien wat dat betekent: hij is er niet voor de gezonden, maar voor 

de zieken; hij moet rekening houden met elks zwakheden én talenten, de een moet hij 

aanvuren, voor een ander juist weer begrip opbrengen als hem niet alles lukt wat hem is 

opgedragen. De abt moet dus vooral luisteren, een centraal begrip in de Regel – hij begint er 

zelfs mee (Ausculta, o fili…). En hij moet vooral ook naar jongeren luisteren, “… quia saepe 

iuniori Dominus revelat quod melius est.” De abt “weet hoe hij zijn eigen en andermans 

wonden moet genezen zonder ze open te leggen en bekend te maken.” (RB 46,6). Hij moet 

zelf de ‘wounded healer’ (Henri Nouwen) zijn. “Naarmate hij dan ook nauwgezetter is waar het 

de verantwoording over anderen betreft, zal hij ook meer zorg besteden aan de 

verantwoording over zichzelf, en door anderen met zijn vermaningen beter te maken ook 

zichzelf beteren van zijn fouten.” (RB 2,39-40) 

 



5 
 

Volgens Louf is het domein waarover het vaderschap van de abt zich uitstrekt nu precies dat 

van de ‘logismoi’, de gedachten, gevoelens en impulsen dus die ons de hele dag door 

bespringen. 

 

Jos Moons s.j. 

 

In het buitengewoon heldere boekje “De kunst van de geestelijke begeleiding” schetst Jos 

Moons eerst wat geestelijke begeleiding eigenlijk is, welke varianten er zoal zijn, en welke 

literatuur er over beschikbaar is. Verder is het vooral een praktische handleiding, om het 

‘ambacht’ van de geestelijke begeleiding te leren. Het ‘recept’ daarvoor is: Rustig aan, 

Luisteren door te volgen, Op zoek naar de ziel, Verdiepen, Evalueren, Vorming. Een apart 

hoofdstuk wijdt hij aan Roepingsbegeleiding, waarbij de mystagogie een belangrijke rol speelt, 

evenals de vraag of wat als roeping wordt ervaren wellicht een vlucht is. 

 

Moons (p.41) geeft een vrije vertaling van de definitie van Barry en Connolly (in: The practice 

of spiritual direction): “…de hulp van de ene gelovige aan de ander, die in staat stelt om beter 

Gods omgang met hem of haar op te merken, om er beter op te reageren, om in intimiteit met 

God te groeien, en om vanuit die omgang en intimiteit te leven.” 

 

Deze definitie stelt impliciet 1) dat elke gelovige geestelijk begeleider voor de ander kan zijn, 

en 2) dat vertrouwdheid, intimiteit tussen de een en de ander voorwaarde is om de intieme 

omgang met God op het spoor te komen. Zo is de één ‘beeld van God’ voor de ander – dat 

vraagt openheid, veiligheid, vertrouwen.  

 

Het is voor de begeleider van belang dat hij zich bewust is van het verstaansmodel van z’n 

gesprekspartner, én van z’n eigen verstaansmodel: is het een model dat de nadruk legt op het 

tekortschieten van de mens, z’n zondigheid en z’n afhankelijkheid van God (deficitmodel), of 

gaat hij eerder uit van iemands mogelijkheden (groeimodel)? Hoe werkt het model? Wat 

beoogt het? Geeft het (slechts) een verklaring van het verleden, of biedt het (ook) toekomst?  

 

Ook schrijft hij: “het doel van geestelijke begeleiding is om te helpen ont-dekken, niet om de 

kerkelijke leer te onderwijzen.” 

 

 

PRAKTISCHE TOEPASSING  

 

Het model dat wij al doende ontdekt hebben beoogt een analyse van het verleden met het oog 

op de toekomst, in het licht van Gods werkzaamheid in ons levensverhaal. Daarbij is de 

gedachte van André Louf leidend: “Als God onze weg blokkeert, is dat omdat hij ons wil 

vertellen dat hij nu ergens anders op ons wacht.” (uit: L’homme intérieur). Dát (samen) te 

ontdekken is de kern van onze aanpak. 

 

Wat wij gedaan hebben tijdens onze kloostertocht komt in grote lijnen overeen met wat zowel 

André Louf als Jos Moons beschouwen als de kern van de geestelijke begeleiding. Mijn eigen 

definitie zou zijn: de belemmeringen op het spoor komen om ons door God te laten vinden. 

Dat zijn de stenen die de innerlijke bron verstoppen. Door ze weg te nemen gaat die bron 

vanzelf stromen. 

 

Die belemmeringen worden door Evagrius ‘demonen’ genoemd: zij vullen de gaten die zijn 

ontstaan door de verwondingen die we aan het leven hebben opgelopen. Pas als we ze onder 



6 
 

ogen zien, accepteren en erom rouwen kunnen we ze achter ons laten. Merk in dit verband op 

dat A-kèdia eigenlijk betekent: niet kunnen rouwen.  

 

Tijdens onze kloostertocht waren wij elkaars geestelijk begeleider, ik kan het niet anders 

zeggen. Het spirituele kader was het kloosterleven dat we in diverse vormen tegenkwamen en 

waar we beiden volop aan konden deelnemen dankzij ons gedeelde ‘monastieke talent’.  

 

We zochten een rustige plek, vaak aan het water, begonnen met stilte en bespraken elke dag, 

eerst de een, dan de ander, een van de logismoi aan de hand van de volgende vragen: 

 

Wat is jouw definitie van deze ‘demon’?  

 

Geef op een schaal van 0-5 aan hoeveel last je hebt van deze ondeugd en/of van z’n 

tegendeel (0=geen last; 5=heel veel last). 

 

idem hoeveel last een ander er van heeft 

Zet de ‘demonen’ in volgorde van beproeving. 

 

In welke omstandigheden heb je er last van? Kun je voorbeelden noemen? Heb je enig 

idee waar de demon z’n wortels heeft in je levensgeschiedenis? 

 

In hoeverre beheers je de bijbehorende deugd? 

 

Wat neem je je voor, en wat kan de ander voor jou doen om je hiermee te helpen? 

 

En wat bleek? De kapstok van de logismoi deed ons vrijwel onmiddellijk in ons levensverhaal 

duiken: als vanzelf kwamen de complexen naar boven die daarin de hoofdrol spelen: 

onvervulde verlangens, niet-verwerkt verdriet, geheime fantasieën enz., allemaal zaken die 

ons afhouden van ons diepste zelf, en van God. Kortom, onze schaduw. Demonen lijken de 

‘gaten’ in onze existentie te vervullen, maar ze zijn in feite nep. Op dezelfde manier waarop 

een briefje van 100 lijkt op een vals briefje van 100.  

 

De gesprekken waren in die zin ook een vorm van rouwverwerking, en zo een remedie tegen 

de a-kèdia, dat in diepste wezen het niet kunnen rouwen, het niet kunnen loslaten is.  

 

Dát te ontdekken is een openbaring, en het met elkaar te delen is een grote vreugde. 

Voorwaarde is wel dat de ander zonder (voor)oordeel kan luisteren, en zelf ook bereid is z’n 

schaduwkanten onder ogen te zien. Uit de gesprekken kwamen ook concrete voornemens 

voor, waaronder: meer stille tijd, minder schermtijd, meer concentratie op het wezenlijke. 

 

We eindigden de besprekingen met een liturgisch moment in een kapelletje van La Pierre qui 

Vire, dat er als volgt uitzag: stilte, Kyrie, Psalm 30, Johannes 15, 9-17, gebed voor elkaar en 

absolutie. Zo waren we priester voor elkaar, en was de ander “voor een tijd een plaats van 

God.” (Gerrit Achterberg). Emmaüsgangers, ‘en de Heer liep met ons mee’. Het was een grote 

vreugde de betekenis die we voor elkaar hebben uit te spreken en ons te realiseren dat onze 

ontmoeting ‘van hogerhand’ geregeld is. 

 

De bespreking van de acht logismoi hielp ons om onszelf (en de ander) te verstaan, 

remmingen en pijn bloot te leggen, en zo de weg vrij te maken voor de bron van liefde die God 

heet. We ontdekten hoezeer de logismoi verbonden zijn met ons eigen levensverhaal, met 

onze lichamelijke en psychische geschiedenis. Maar we ontdekten ook dat zich daardoor een 



7 
 

weg opent naar de toekomst. De kloostertocht bleek een levenstocht. En hoe goed we de 

verschillende etappes ook hadden voorbereid, de hoogtepunten kwamen ons – onverwacht – 

tegemoet: dat heet genade. Zo was Vézelay slechts bedoeld als tussenstop, maar hadden wij 

daar beiden een ingrijpende ervaring (‘als een bliksemflits’) die te maken had met geloof en 

roeping. En een lekke band onderweg leidde tot een urenlang ‘gedwongen’ verblijf op een 

voormalig kloosterterrein waar we een prachtig gesprek hadden over de voornemens die we 

maakten naar aanleiding van onze gesprekken. 

 

In de ‘mystieke molen’ (Vézelay) van onze gesprekken, zijn ook wijzelf door de molen gegaan 

en de diepte van de particuliere vriendschap bleek een poort te zijn naar de universele liefde 

van God; de ‘belemmeringen’ waar we last van hadden bleken onze grootste leermeesters. Ik 

wens iedereen toe dat hij een reisgenoot vindt met wie hij een dergelijke tocht kan maken, en 

dat er sprake is van zoveel vriendschap en vertrouwen dat zij zich met behulp van deze 

methode steeds meer openstellen – voor elkaar, zichzelf en de Eeuwige. 

 

Ignace Frénay 

 

 

Over de schrijver: 

 

Ignace Frénay (Den Haag 1953), van RK komaf, studeerde theologie in Nijmegen (1973-

1980), en Frans in Groningen (1980-1984). Tijdens zijn werkzame leven was hij docent Frans 

en levensbeschouwing aan het Parcivalcollege te Groningen, en later predikant van de 

Protestantse Kerk van Nederland in Winsum. Hij is per mail te bereiken op 

i.frenay@hogelaand.nl.  

 

 

LITERATUUR 

 

Bronteksten: 

 

Evagrius van PONTUS, Praktikos, of: De monnik. - Monastieke cahiers 35 

idem: Verhandeling over allerlei slechte gedachten. - Monastieke cahiers 34 

idem: Antirrhetikos (Die grosse Widerrede, Münsterschwarzach 2014) 

 

Johannes CASSIANUS, Institutiones. - SC 109  

idem: Collationes. - SC 42bis, 54bis, 64. 

 

RB = Regel van Benedictus 

 

 

Secundaire literatuur 

 

Maathe Commerina BOOT, Wachter, wat is er van de dag? Over schaduwen, dubbelgangers en 

wachters op de drempel. – Uitg. Bert Post 2014. – 118 p. 

 

Gabriel BUNGE, Akèdia : la doctrine spirituelle d’Évagre le Pontique sur l’acédie. - Bellefontaine 

1991/2007 (oorspr: Keulen 1983). – 139 p.  

 

Esther van FENEMA, Het verlaten individu. Waarom voelen we ons zo leeg? – Prometheus 

2022. – 277 p.  

mailto:i.frenay@hogelaand.nl


8 
 

 

Jan GEURTZ, Verslaafd aan liefde. – Ambo 2009. – 222 p. 

 

Anselm GRÜN, Het omgaan met de boze : de strijd van de oude monniken tegen de demonen. 

- Monastieke cahiers 27. – 89 p. 

 

André Louf, L'homme intérieur: Au coeur de l'expérience spirituelle chrétienne, Paris 2021 

 

Jos MOONS, De kunst van geestelijke begeleiding, Abdij van Berne 2019. – 160 p. 

 

Nathalie NABERT, Tristesse, acédie et médecine des âmes dans la tradition monastique et 

cartusienne / Anthologie de textes rares et inédits (XIIIe-Xxe siècle). – Paris 2005. – 269 p.  

 

Dennis OKHOLM, Dangerous passions, deadly sins : learning from the psychology of ancient 

monks. – Michigan 2014. – 230 p. / H.7 : Sloth 

 

Nicole ROCCAS, Time and despondency : regaining the presence in faith and life. – Chesterton 

2018. – 200 p. 

 

Dirk de WACHTER, passim. 
 

 

 

 

 

 

 

 


