Pax et Fides
Onderweg met Evagrius van Pontus
- verslag van een kloostertocht -
Ignace Frénay

INLEIDING

Al ruim vijftig jaar ben ik geboeid door het kloosterleven: het je uit de wereld terugtrekken,
om het hogere te zoeken. Hoewel ik ooit op het punt gestaan heb zelf in te treden, heb ik de
definitieve stap nooit gezet. Maar regelmatig bezoek, eerst aan de St. Paulusabdij in
Oosterhout, en later aan de St. Adelbertabdij in Egmond en andere kloosters, is een constante
in mijn leven geworden; het heeft mijn leven en dat van anderen verrijkt, want tijdens mijn
werkzame leven als docent, en later predikant, heb ik vele anderen kennis kunnen laten
maken met het kloosterleven.

Hoewel de Paulusabdij mijn ‘eerste liefde’ was, heb ik ook veel andere kloosters bezocht: rond
mijn 20® samen met mijn jeugdvriend Lex: we trokken samen naar Engeland, Wales en
Schotland, om al liftend allerlei kloosters te bezoeken. We waren gewapend met een
aanbevelingsbriefje in het Latijn van Vader Abt Hein van Cranenburgh, van Oosterhout: het
opende de deuren van het gastenkwartier van vele kloosters, en we leerden de eeuwenoude
Benedictijnse gastvrijheid kennen.

Bijna vijftig jaar later ondernam ik wederom een kloostertocht, samen met mijn jonge
kloostervriend Viggo, die zelf een jaar in een Belgisch klooster (Tibériade) had doorgebracht,
en die ik ontmoet had tijdens een retraite in Egmond. We bleken beiden een grote affiniteit te
hebben met het monastieke leven, we ontdekten opmerkelijke overeenkomsten in onze
zoektocht, en een intense vriendschap ontstond. Als een moderne Johannes Cassianus en zijn
jonge vriend Germanus bezochten wij in de zomer van 2022, onder het motto “Pax et Fides”:
Tibériade, Chevetogne, de Communiteit van Jérusalem (Vézelay), Fontgombault, La Prée en La
Pierre-qui-Vire.

Vooraf besloten wij om tijdens deze tocht de acht ‘logismoi’ van Evagrius van Pontus (4¢ eeuw)
te bespreken, later bekend geworden als de (zeven) hoofdzonden. De psychologische
benadering van Evagrius, en zijn beschrijving van de macht van ‘demonen’ bleek een
uitstekende manier te zijn om elkaar te bevragen op onze eigen ontwikkeling. Anders dan
latere theologen, die de nadruk leggen op moraal en zondigheid, geeft Evagrius blijk van een
diep inzicht in waar mensen /ast van kunnen hebben; ook wijst hij de weg naar genezing en
overwinning van deze acht ‘slechte gedachten’ (die ik liever met ‘belemmeringen’ vertaal).

Of, zoals Meister Eckhart schrijft: ‘Het gaat er om onszelf en onze gehechtheden los te laten en
ons te verenigen met die God in ons, die niet alleen onze ziel, maar al het geschapene vervult.’
En: ‘De mensen zouden niet zo veel moeten nadenken over wat ze moeten doen; ze zouden
moeten nadenken over wat ze zijn.’

Ik probeer een eigen visie te ontwikkelen op wat geestelijke begeleiding is en vergelijk Jos
Moons, De kunst van geestelijke begeleiding, en André Louf, S’éveiller a I’Esprit. Playdoyer



pour | ‘accompagnement spirituel. In de slotparagraaf staat hoe we dit alles praktisch hebben
uitgewerkt.

Dit artikel heeft geen enkele wetenschappelijk pretentie, het is het verslag van een
persoonlijke zoektocht, die me dichter bij mezelf, de ander en God heeft gebracht. Tijdens de
kloostertocht hielden we een logboek bij, we schreven om en om, en lazen dat elkaar voor. De
inhoud daarvan is uiteraard te persoonlijk om te publiceren, het is a.h.w. de ‘binnenkant’ van
wat we beleefd hebben. Dit verslag is er de ‘buitenkant’ van, maar hopelijk klinkt er toch iets
van de essentie van de innerlijke beleving in door.

EVAGRIUS VAN PONTUS

Evagrius van Pontus (345-399) trok in
navolging van Johannes de Doper en geesteli jke wereld
Jezus de woestijn in om God te zoeken.
Net als Plato ziet hij de mens als een
drieledig wezen; het bestaat uit
lichaam, ziel en geest. Vandaag de dag

zingeving
doelstelling

denken

kennen wij hooguit een tweedeling [ \

SBalan | menselijke ziel (psyche)

(lichaam en ziel), of wordt alles zelfs tot
alleen het lichaam gereduceerd (“"Wij
zijn ons brein”- Dick Swaab).

willen

"1ichaaml driften
begeerten

De mens wordt op deze drie
verschillende ‘niveaus’ permanent
bestookt door gedachten, gevoelens, en
impulsen. De vraag is dan wie de ‘baas’
is: Ik, of de dingen die van buitenaf op
mij afkomen, en die bijvoorbeeld tot verslaving of obsessies kunnen leiden. Deze gedachten,
gevoelens en impulsen die mij van buitenaf belagen worden door Evagrius ‘logismoi’ genoemd:
(slechte) gedachten, of demonen. De monnik nu (evenals ieder mens trouwens) bevindt zich in
een permanente strijd met deze ‘demonen’, omdat ze hem afhouden van het werkelijke doel
van zijn leven: innerlijke vrede, en God. Het is een strijd met/tegen de neigingen van het ego,
onze identificatie ermee, die ons afhouden van onze bestemming:

fysieke wereld

Eqo zegt: "Zodra alles op zijn
plaats valt, zal ik vrede vinden"

Liel zegt: "Vind vrede en alles
zal op zijn plaats vallen"




Johannes Cassianus (t 435, een leerling van Evagrius) zegt hierover:

het grillige en steeds weer afdwalende geredeneer van je geest moet je beteugelen
door God voortdurend in gedachten te houden; ons wankele en ronddwalende hart
moeten we telkens weer terugbrengen naar het beschouwen van God wanneer de
geslepen vijand onze geest op alle manieren tracht af te houden van die innerlijke blik
en in de schuilhoeken van ons hart binnendringt. (Inst. 10,1).

Op lichamelijk vlak gaat het om de volgende begeerten: Gulzigheid (FaoTpipapyia ), Hebzucht
(P1Aapyupia) en Onkuisheid (Mopveia); op het gevoelsgebied (de ziel) zijn het: Verdriet
(AUnn) , Woede ('Opyn) en Lamlendigheid (Akndia ); op het mentale vlak (geest) zijn het:
IJdelheid (Kevodo&ia) en Hoogmoed (‘Ynepngavia).

De meer lichamelijke demonen laten zich niet zomaar onderdrukken: ze moeten op een
gezonde manier geintegreerd worden door zelfbeheersing, en het vinden van de juiste maat,
die voor elk verschillend kan zijn. De demonen die het gevoelsleven belagen vragen om een
innerlijk evenwicht: je moet je niet uit balans laten brengen door stemmingen.

En de demonen van de geest tenslotte zijn het lastigste te bestrijden: dat vraagt om
zelfkennis, en eerlijk zijn tegenover jezelf en God. Als we hier ‘last’ van hebben, zit daar een
verhaal achter dat gehoord wil worden.

Merk op dat de kloostergeloften precies slaan op deze drie categorieén: de gelofte van
armoede gaat over ons materiéle bestaan, de gelofte van zuiverheid over onze ziel, en de
gelofte van gehoorzaamheid probeert paal en perk te stellen aan onze ijdelheid en hoogmoed,
doordat we afstand doen van onze eigen wil (=ons ego). Hierin zit het woord horen: je luistert
naar wat de ander en de gemeenschap nodig heeft, en naar je eigen, wérkelijke verlangen
(terwijl de verlangens die de ‘demonen’ ons influisteren slechts een schaduw zijn van dat
diepste verlangen).

De gelofte van stabilitas houdt niet alleen in dat je op dezelfde plek blijft, maar ook dat je de
andere geloften volhoudt.

Een nuancering is hier op z'n plaats: “In de religieuze interpretatie wordt het ego gezien als
oorzaak van ons lijden. En dus als vijand van de verlichting: ego-gedrag moet bestreden
worden en ego-loos gedrag getraind. In de spirituele benadering wordt niet het ego als
oorzaak van het lijden gezien, maar slechts de onbewuste identificatie met dit aangeleerde
zelfbeeld. Ego hoeft dus niet bestreden te worden: je ervan bewust worden vanuit het
oordeelvrije gewaar zijn is voldoende om de beknellende identificatie ermee te beéindigen’
(...)" (Jan Geurtz, Verslaafd aan liefde).

Evagrius heeft een compleet bouwwerk gemaakt om de ‘demonen’ te begrijpen, en er mee om
te gaan. Hij getuigt daarbij van een groot psychologisch inzicht in de mens. De latere indeling
in zeven ‘*hoofdzonden’ door Paus Gregorius (6¢ eeuw) laat veel meer een moralistische
benadering zien.

Het idee van ‘demonen’ kan voor moderne oren vreemd overkomen, maar als je ze beschouwt
als naar buiten geprojecteerde complexen (in de zin van Jung), dan is daar de uitdaging aan
ons Ik, onze geestelijke kern, om ze de baas blijven, omdat het zich daar niet langer mee
identificeert. Wij hébben complexen, maar zijn ze niet. Beter: de complexen hebben ons, en
we kunnen er veel /last van hebben (Griin, H.I). Daar gaan we naar op zoek. Maar eerst nog
iets over Geestelijke Begeleiding.




GEESTELIJKE BEGELEIDING

Voor je lichaam ga je naar de dokter, voor je ziel naar de psycholoog, en voor je geest naar
een geestelijk begeleider. Als ik dit zo kort opschrijf, is het voor iedereen duidelijk dat je de
gebieden niet ongestraft uit elkaar kunt leggen, maar dat ze elkaar overlappen. In vroeger
tijden was de arts en de priester één en dezelfde. Tegenwoordig liggen de functies uiteen: voor
je lichaam ga je naar de dokter, voor je ziel naar de psycholoog en voor je geest naar de
priester of de dominee. Allen hebben ze het heil, het heel-worden van de mens op het oog.

Zo zei een bevriende huisarts mij eens: 80% van de patiénten die bij mij in de spreekkamer
komen, kun jij, als pastor, ook behandelen. (Toen ik dit vervolgens tegen mijn eigen huisarts
zei, was zijn reactie: vast en zeker, maar je moet wel weten wélke 80%).

Eigenlijk gun je ieder mens een geestelijk leidsman (of -vrouw) tegen wie je alles kan zeggen,
en die jou helpt om inzicht in jezelf te krijgen, en de zin van je leven te ontdekken. Dirk de
Wachter benadrukt steeds: wij zouden elkaars psychiater moeten zijn. Basis is een wederzijds
vertrouwen. Het leeftijdsverschil doet er minder toe, of, zoals wij gemerkt hebben, zelfs
helemaal niet.

De methodes die geestelijk begeleiders gebruiken verschillen nogal; ik bespreek er hier twee:
André Louf (in: L’homme intérieur, en dus niet zijn standaardwerkje op dit gebed uit 1992: La
grace peut davantage: I'accompagnement spirituel), uit de Benedictijnse traditie, en Jos Moons
(De kunst van de geestelijke begeleiding), van de Jezuieten.

Geestelijke begeleiding is geen therapie, hoewel het een heilzame werking kan hebben.
Geestelijke begeleiding zet vooral in op de spirituele ontwikkeling. Maar omdat die altijd
geworteld is in ons gewone mensenbestaan (met lichaam, ziel en geest), kan inzicht in onze
‘demonen’ helpen om de weg vrij te maken naar geestelijke groei.

André Louf

André Louf constateert een crisis in het vaderschap, onder invloed van de protesten uit de
jaren ‘60 van de vorige eeuw: weg met het paternalisme, weg met de autoriteit en met een
legalistische benadering van goed en kwaad die om een haast blinde volgzaamheid vroeg.
Woorden als counseling (Rogers) of ‘coach’ kwamen in de plaats van biechtvader. Zielzorg
werd psychotherapie.

In kloosters was (en is) de abt de spirituele vader van de gemeenschap, en Louf kijkt in de
Regel van Benedictus om te zien wat dat betekent: hij is er niet voor de gezonden, maar voor
de zieken; hij moet rekening houden met elks zwakheden én talenten, de een moet hij
aanvuren, voor een ander juist weer begrip opbrengen als hem niet alles lukt wat hem is
opgedragen. De abt moet dus vooral luisteren, een centraal begrip in de Regel - hij begint er
zelfs mee (Ausculta, o fili...). En hij moet vooral ook naar jongeren luisteren, "... quia saepe
iuniori Dominus revelat quod melius est.” De abt “weet hoe hij zijn eigen en andermans
wonden moet genezen zonder ze open te leggen en bekend te maken.” (RB 46,6). Hij moet
zelf de ‘wounded healer’ (Henri Nouwen) zijn. "Naarmate hij dan ook nauwgezetter is waar het
de verantwoording over anderen betreft, zal hij ook meer zorg besteden aan de
verantwoording over zichzelf, en door anderen met zijn vermaningen beter te maken ook
zichzelf beteren van zijn fouten.” (RB 2,39-40)



Volgens Louf is het domein waarover het vaderschap van de abt zich uitstrekt nu precies dat
van de ‘logismoi’, de gedachten, gevoelens en impulsen dus die ons de hele dag door
bespringen.

Jos Moons s.j.

In het buitengewoon heldere boekje "De kunst van de geestelijke begeleiding” schetst Jos
Moons eerst wat geestelijke begeleiding eigenlijk is, welke varianten er zoal zijn, en welke
literatuur er over beschikbaar is. Verder is het vooral een praktische handleiding, om het
‘ambacht’ van de geestelijke begeleiding te leren. Het ‘recept’ daarvoor is: Rustig aan,
Luisteren door te volgen, Op zoek naar de ziel, Verdiepen, Evalueren, Vorming. Een apart
hoofdstuk wijdt hij aan Roepingsbegeleiding, waarbij de mystagogie een belangrijke rol speelt,
evenals de vraag of wat als roeping wordt ervaren wellicht een vlucht is.

Moons (p.41) geeft een vrije vertaling van de definitie van Barry en Connolly (in: The practice
of spiritual direction): “...de hulp van de ene gelovige aan de ander, die in staat stelt om beter
Gods omgang met hem of haar op te merken, om er beter op te reageren, om in intimiteit met
God te groeien, en om vanuit die omgang en intimiteit te leven.”

Deze definitie stelt impliciet 1) dat elke gelovige geestelijk begeleider voor de ander kan zijn,
en 2) dat vertrouwdheid, intimiteit tussen de een en de ander voorwaarde is om de intieme
omgang met God op het spoor te komen. Zo is de één ‘beeld van God’ voor de ander - dat
vraagt openheid, veiligheid, vertrouwen.

Het is voor de begeleider van belang dat hij zich bewust is van het verstaansmodel van z'n
gesprekspartner, én van z'n eigen verstaansmodel: is het een model dat de nadruk legt op het
tekortschieten van de mens, z'n zondigheid en z'n afthankelijkheid van God (deficitmodel), of
gaat hij eerder uit van iemands mogelijkheden (groeimodel)? Hoe werkt het model? Wat
beoogt het? Geeft het (slechts) een verklaring van het verleden, of biedt het (ook) toekomst?

Ook schrijft hij: “het doel van geestelijke begeleiding is om te helpen ont-dekken, niet om de
kerkelijke leer te onderwijzen.”

PRAKTISCHE TOEPASSING

Het model dat wij al doende ontdekt hebben beoogt een analyse van het verleden met het oog
op de toekomst, in het licht van Gods werkzaamheid in ons levensverhaal. Daarbij is de
gedachte van André Louf leidend: “Als God onze weg blokkeert, is dat omdat hij ons wil
vertellen dat hij nu ergens anders op ons wacht.” (uit: L’/homme intérieur). Dat (samen) te
ontdekken is de kern van onze aanpak.

Wat wij gedaan hebben tijdens onze kloostertocht komt in grote lijnen overeen met wat zowel
André Louf als Jos Moons beschouwen als de kern van de geestelijke begeleiding. Mijn eigen
definitie zou zijn: de belemmeringen op het spoor komen om ons door God te laten vinden.
Dat zijn de stenen die de innerlijke bron verstoppen. Door ze weg te nemen gaat die bron
vanzelf stromen.

Die belemmeringen worden door Evagrius ‘demonen’ genoemd: zij vullen de gaten die zijn
ontstaan door de verwondingen die we aan het leven hebben opgelopen. Pas als we ze onder



ogen zien, accepteren en erom rouwen kunnen we ze achter ons laten. Merk in dit verband op
dat A-kédia eigenlijk betekent: niet kunnen rouwen.

Tijdens onze kloostertocht waren wij elkaars geestelijk begeleider, ik kan het niet anders
zeggen. Het spirituele kader was het kloosterleven dat we in diverse vormen tegenkwamen en
waar we beiden volop aan konden deelnemen dankzij ons gedeelde ‘monastieke talent’.

We zochten een rustige plek, vaak aan het water, begonnen met stilte en bespraken elke dag,
eerst de een, dan de ander, een van de logismoi aan de hand van de volgende vragen:

Wat is jouw definitie van deze 'demon’?

Geef op een schaal van 0-5 aan hoeveel last je hebt van deze ondeugd en/of van z'n
tegendeel (0=geen last; 5=heel veel last).

idem hoeveel last een ander er van heeft
Zet de 'demonen’ in volgorde van beproeving.

In welke omstandigheden heb je er last van? Kun je voorbeelden noemen? Heb je enig
idee waar de demon z’n wortels heeft in je levensgeschiedenis?

In hoeverre beheers je de bijbehorende deugd?
Wat neem je je voor, en wat kan de ander voor jou doen om je hiermee te helpen?

En wat bleek? De kapstok van de logismoi deed ons vrijwel onmiddellijk in ons levensverhaal
duiken: als vanzelf kwamen de complexen naar boven die daarin de hoofdrol spelen:
onvervulde verlangens, niet-verwerkt verdriet, geheime fantasieén enz., allemaal zaken die
ons afhouden van ons diepste zelf, en van God. Kortom, onze schaduw. Demonen lijken de
‘gaten’ in onze existentie te vervullen, maar ze zijn in feite nep. Op dezelfde manier waarop
een briefje van 100 lijkt op een vals briefje van 100.

De gesprekken waren in die zin ook een vorm van rouwverwerking, en zo een remedie tegen
de a-kédia, dat in diepste wezen het niet kunnen rouwen, het niet kunnen loslaten is.

Dat te ontdekken is een openbaring, en het met elkaar te delen is een grote vreugde.
Voorwaarde is wel dat de ander zonder (voor)oordeel kan luisteren, en zelf ook bereid is z'n
schaduwkanten onder ogen te zien. Uit de gesprekken kwamen ook concrete voornemens
voor, waaronder: meer stille tijd, minder schermtijd, meer concentratie op het wezenlijke.

We eindigden de besprekingen met een liturgisch moment in een kapelletje van La Pierre qui
Vire, dat er als volgt uitzag: stilte, Kyrie, Psalm 30, Johannes 15, 9-17, gebed voor elkaar en
absolutie. Zo waren we priester voor elkaar, en was de ander “voor een tijd een plaats van
God.” (Gerrit Achterberg). Emmaisgangers, ‘en de Heer liep met ons mee’. Het was een grote
vreugde de betekenis die we voor elkaar hebben uit te spreken en ons te realiseren dat onze
ontmoeting ‘van hogerhand’ geregeld is.

De bespreking van de acht logismoi hielp ons om onszelf (en de ander) te verstaan,
remmingen en pijn bloot te leggen, en zo de weg vrij te maken voor de bron van liefde die God
heet. We ontdekten hoezeer de logismoi verbonden zijn met ons eigen levensverhaal, met
onze lichamelijke en psychische geschiedenis. Maar we ontdekten ook dat zich daardoor een



weg opent naar de toekomst. De kloostertocht bleek een levenstocht. En hoe goed we de
verschillende etappes ook hadden voorbereid, de hoogtepunten kwamen ons - onverwacht -
tegemoet: dat heet genade. Zo was Vézelay slechts bedoeld als tussenstop, maar hadden wij
daar beiden een ingrijpende ervaring (‘als een bliksemflits’) die te maken had met geloof en
roeping. En een lekke band onderweg leidde tot een urenlang ‘gedwongen’ verblijf op een
voormalig kloosterterrein waar we een prachtig gesprek hadden over de voornemens die we
maakten naar aanleiding van onze gesprekken.

In de ‘mystieke molen’ (Vézelay) van onze gesprekken, zijn ook wijzelf door de molen gegaan
en de diepte van de particuliere vriendschap bleek een poort te zijn naar de universele liefde
van God; de ‘belemmeringen’ waar we last van hadden bleken onze grootste leermeesters. Ik
wens iedereen toe dat hij een reisgenoot vindt met wie hij een dergelijke tocht kan maken, en
dat er sprake is van zoveel vriendschap en vertrouwen dat zij zich met behulp van deze
methode steeds meer openstellen - voor elkaar, zichzelf en de Eeuwige.

Ignace Frénay

Over de schrijver:

Ignace Frénay (Den Haag 1953), van RK komaf, studeerde theologie in Nijmegen (1973-
1980), en Frans in Groningen (1980-1984). Tijdens zijn werkzame leven was hij docent Frans
en levensbeschouwing aan het Parcivalcollege te Groningen, en later predikant van de
Protestantse Kerk van Nederland in Winsum. Hij is per mail te bereiken op
i.frenay@hogelaand.nl.

LITERATUUR

Bronteksten:

Evagrius van PONTUS, Praktikos, of: De monnik. - Monastieke cahiers 35
idem: Verhandeling over allerlei slechte gedachten. - Monastieke cahiers 34

idem: Antirrhetikos (Die grosse Widerrede, Minsterschwarzach 2014)

Johannes CASSIANUS, Institutiones. - SC 109
idem: Collationes. - SC 42bis, 54bis, 64.

RB = Regel van Benedictus

Secundaire literatuur

Maathe Commerina BOOT, Wachter, wat is er van de dag? Over schaduwen, dubbelgangers en
wachters op de drempel. - Uitg. Bert Post 2014. - 118 p.

Gabriel BUNGE, Akédia : la doctrine spirituelle d’évagre le Pontique sur 'acédie. - Bellefontaine
1991/2007 (oorspr: Keulen 1983). - 139 p.

Esther van FENEMA, Het verlaten individu. Waarom voelen we ons zo leeg? — Prometheus
2022. - 277 p.


mailto:i.frenay@hogelaand.nl

Jan GEURTZ, Verslaafd aan liefde. — Ambo 2009. - 222 p.

Anselm GRUN, Het omgaan met de boze : de strijd van de oude monniken tegen de demonen.
- Monastieke cahiers 27. - 89 p.

André Louf, L'homme intérieur: Au coeur de I'expérience spirituelle chrétienne, Paris 2021
Jos MOONS, De kunst van geestelijke begeleiding, Abdij van Berne 2019. - 160 p.

Nathalie NABERT, Tristesse, acédie et médecine des dmes dans la tradition monastique et
cartusienne / Anthologie de textes rares et inédits (XIIIe-Xxe siecle). — Paris 2005. — 269 p.

Dennis OKHOLM, Dangerous passions, deadly sins : learning from the psychology of ancient
monks. — Michigan 2014. - 230 p. / H.7 : Sloth

Nicole ROCCAS, Time and despondency : regaining the presence in faith and life. — Chesterton
2018. - 200 p.

Dirk de WACHTER, passim.




