Protestantse Kerkbode

KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT - 1.

In een zestal afleveringen vertel ik over mijn ervaringen met het kloosterleven, en ga daar-
bij in het bijzonder in op een kloostertocht door Belgié en Frankrijk die ik in de zomer
van 2022 maakte. Een (korter) verslag daarvan verscheen eerder in De Kovel, monastiek
tijdschrift voor Vlaanderen en Nederland, nr.77 (maart 2023), p.92-102.

Ds.Ignace Frénay

INLEIDING

Al ruim vijftig jaar ben ik geboeid door het kloosterleven: zich afzonderen van de wereld om
het hogere te zoeken. Hoewel ik ooit op het punt gestaan heb zelf in te treden, heb ik de defini-
tieve stap nooit gezet. Maar regelmatig bezoek is een constante in mijn leven geworden en heeft
mijn leven en dat van anderen verrijkt. Tijdens mijn werkzame leven als docent, en later predi-
kant, heb ik vele anderen kennis kunnen laten maken met het kloosterleven.

Hoewel de Paulusabdij in Oosterhout mijn ‘eerste liefde’ was, heb ik ook veel andere kloosters
bezocht. Rond mijn twintigste trok ik samen met mijn jeugdvriend Lex naar Engeland, Wales

en Schotland, om al lif-
r SINT PAULUSABDI tend allerlei kloosters te
. bezoeken. We waren ge-
{ Fei wapend met een aanbe-
|

HOOGSTRAAT 80 . QOSTERHOUT N-B.

Prtrancnijbers Gdidn,, pnitois vesbae Cormzamtar  Velingsbriefje in het La-
Pares jurrmenes yriniande, Dgrronee fze (rrrnsriern 19, tijn van Vader Abt Hein
Aalitamiton Lote Noonoten, fon fhebactlnan 3y ) et Lewe
Ar ,‘:W? (Bonrontm %;MW' ’@‘f_{“f”fjh_ﬁ&%s«a‘g& '
[t fuodas dtns hole Brend £4,0mnelie frio Sorici

van Cranenburgh, van
Oosterhout. Het opende

WM‘&M»W Lt len frofrly EONptioBd ARt it de deuren van het gas-

: /5&70,44/! wselitio ot Dy W pAaliAatsy oClis Cargsr tenkwartier van vele

A carilate Slniits kloosters en we leerden

%r\f’#;@waw‘?{ 054 de eeuwenoude Bene-

| At S ot dictijnse  gastvrijheid
At ;,;/MZL 9753, brtekont 4o o0, & Kennen.

Bijna vijftig jaar later ondernam ik opnieuw een kloostertocht, samen met mijn jonge klooster-
vriend Viggo, die zelf een jaar in een Belgisch klooster (Tibériade) had doorgebracht, en die ik
ontmoette tijdens een retraite in Egmond. We bleken beiden een grote affiniteit te hebben met
het monastieke leven en we ontdekten opmerkelijke overeenkomsten in onze zoektocht. Zo
ontstond een intense vriendschap. Als middeleeuwse pelgrims bezochten wij in de zomer van
2022, onder het motto ‘Pax et Fides’ (Vrede en Geloof): Schiermonnikoog, Tibériade, Chevet-
ogne, de Communiteit van Jérusalem (Vézelay), Fontgombault, La Prée en La Pierre-qui-Vire.



WAT IS EEN KLOOSTER?

Kloosters zijn vaak grote gebouwen op een afgelegen plaats. Vrijwel altijd hebben ze als cen-
trum een vierkant (het pandhof), dat bestaat uit vier kloostergangen. Daaraan grenzend liggen
de ruimtes met vitale functies: refter (eetzaal), bibliotheek, gastenkwartier, kerk, enzovoorts.
Het centrum zelf is dus leeg. Het is een symbool van de innerlijke ruimte/leegte die door het
kloosterleven wordt gecultiveerd, om z6 open te kunnen staan voor God. In de Abdij van Eg-
mond is het motto: ‘vacare Deo’ — leeg worden voor God. Links en rechts in de kerk staan,
tussen het altaar en de banken voor de gelovigen, de koorbanken opgesteld, waar de monniken
zeven maal per dag in wisselzang de Psalmen zingen.

Het woord klooster komt van het Latijnse claustrum, dat ‘afgesloten’ betekent. De inperking
binnen de vier muren waar zich het kloosterleven afspeelt, biedt de kans om geestelijk de diepte
in te gaan. Er zijn weliswaar gedeeltes die voor mensen van buitenaf toegankelijk zijn (gasten-
kwartier, kerk), maar het gedeelte waar de monniken wonen is dat niet. Die afgeslotenheid moet
bijdragen aan een innerlijk leven dat niet verstoord wordt door invloeden van buitenaf. In Ne-
derland zie je boven het niet-toegankelijke gedeelte vaak ‘Slot’ staan; in de Paulusabdij stond
er ‘Stilte’.

Als je na een lange voorbereidingstijd bent ingetreden in een klooster, is het de bedoeling dat
je daar de rest van je leven blijft, samen met de broeders voor wie je niet zelf hebt gekozen en
met wie je het maar hebt te doen. Dat heet de stabilitas loci: je blijft op je post. Elders lijkt het
gras op den duur altijd groener, maar het is niet de bedoeling dat je aan die impuls toegeeft. 1k
kom daar nog over te spreken bij de Akédia, een van de acht ‘slechte gedachten’.

Tijdens onze kloostertocht probeerden wij ons aan deze stabilitas te houden door niet af te
wijken van de voorgenomen route en kloosters. Wij kwamen langs Fontenay, zagen de kathe-
dralen van Reims en Bourges liggen, maar hebben ze niet bezocht. We betrachtten veel stilte,
hielden stiltewandelingen waarbij we elkaar na afloop vertelden wat er tijdens de wandeling
door ons heen was gegaan. Wanneer we niet in een klooster overnachtten, baden we samen de
gebeden die bij de afsluiting van de dag horen, de zogenoemde Completen.

Ik had mijn mobieltje en iPad thuisgelaten, en een apart ‘vakantienummer’ meegenomen dat
alleen bij het thuisfront bekend was voor geval van nood. Zo werden we niet gestoord door
telefoontjes, appjes, mails en nieuws. Volgende keer ga ik uitgebreider op het kloosterleven in.




KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT - 2.

Hoe ziet het leven in een Kklooster eruit? In het kader van een kloostertocht die ik in de
zomer van 2022 maakte, vandaag iets over leven en werken in een klooster.

Ds. Ignace Frénay

ORA ET LABORA (Bid en Werk).

Benedictus van Nursia (480-547) schreef een Regel, die voorschrijft hoe het leven van monni-
ken eruit ziet: een gemeenschap die, onder leiding van een abt, God zoekt door te bidden en te
werken. Deze Regel is de eeuwen door richtinggevend geweest voor vrijwel alle kloosters. Hij
geeft een nauwkeurige dagorde voor de zomer en de winter, aan de hand van gebeden: van de
Metten en de Lauden ‘s morgens vroeg, via allerlei ‘kleine uren’, tot de Vespers en de Comple-
ten in de avond. Er staat immers in de Psalmen (119:164): zeven maal per dag zul je God loven.
Deze gebedsdiensten zijn zo belangrijk dat je, aldus Benedictus, alles uit je handen moet laten
vallen, waar je ook mee bezig bent, op het moment dat de klok oproept tot gebed.

Wezenlijk voor de dagorde is ook de Lectio Divina, de goddelijke lezing, die bestaat uit het
lezen, herlezen en meditatief verwerken van Bijbelteksten en andere geestelijke lectuur.

De invulling die wij aan dit facet van het kloosterleven gaven bestond uit het volgen van het
dagritme van de kloosters die we bezochten en het lezen van geestelijke lectuur.



GELOFTEN

De dagorde, deze afwisseling van bidden en werken, is bedoeld om de monnik te brengen tot
stilte, innerlijk leven en een verandering van je gewoonten, zodat je steeds dichter komt bij het
doel van het leven: God en de universele liefde.

Een monnik legt de geloften af van armoede, kuisheid en gehoorzaamheid, dat wil zeggen: hij
doet afstand van persoonlijke bezittingen, van seksuele omgang en van alle impulsen die zo-
maar in hem opkomen — kortom: hij doet afstand van z’n ego. Nu is dat natuurlijk iets wat nooit
zomaar lukt, het is dan ook een leerschool. Daarom noemt Benedictus het klooster ‘een leer-
school in dienst van de Heer’. Op die manier is een monnik een teken van tegenspraak in een
wereld waarin het lijkt te gaan om bezit, seks en macht.

LEIDING

In een klooster staat de abt aan het hoofd van de gemeenschap. Benedictus stelt hoge eisen aan
een abt, die als een vader moet zijn voor zijn monniken: uitdaging bieden aan wie meer aan-
kunnen en begrip tonen voor ieders zwakheden. In de Regel staan maar liefst twee hoofdstukken
over de abt (Regel van Benedictus 2 en 64). Hij wordt door de gemeenschap zelf (voor het
leven) gekozen, hij kan taken delegeren (met name aan de prior en de econoom), maar heeft
wel eindverantwoordelijkheid,

Benedictus benadrukt hoe belangrijk het is om de broeders in het beraad te betrekken (h.3): ‘De
Heer openbaart vaak aan een jongere wat het beste is.” (RvB 3,3). Een abt is zeker geen alleen-
heerser! Benedictus pepert hem in dat hij aan het eind van zijn leven zelf ook verantwoording
zal moeten afleggen. Hij vertegenwoordigt tenslotte Christus zelf binnen het klooster en moet
zich dan ook als zodanig gedragen.

Gehoorzaamheid is buitengewoon lastig: je doet afstand van je eigen wil en maakt die onder-
geschikt aan de wil van de gemeenschap, waarvan de abt de vertegenwoordiger is. Gehoor-
zaamheid is geen kadaverdiscipline, maar houdt de bereidheid in om te horen wat de ander en
de gemeenschap nodig heeft, méér dan het luisteren naar je eigen wensen.

DOEL

Het hoogste doel van deze manier van leven is ‘dat God in alles worde verheerlijkt.” (RvB 57,9).
Christus navolgen geeft de monnik de innerlijke vrijheid waartoe iedere Christen geroepen is.
Het mooiste bewijs daarvan vind ik de gastvrijheid die elk klooster beoefent (RvB 53), met als
diepste motief: ‘Alle gasten die aankomen moeten worden ontvangen als Christus zelf, want
Hij zal eens zeggen: ‘Ik kwam als gast en gij hebt Mij opgenomen.’ Deze liefde voor elke mens,
voor de medebroeders en-zusters, en in het bijzonder voor de vreemdeling die aan de poort
klopt, is het hoogste doel.




KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT - 3.

De vorige aflevering sprak ik over het leven in Kkloosters die de regel van Benedictus
volgen. Maar Benedictus zelf baseerde zich op nog weer oudere tradities, die teruggingen
tot in de 3¢ en 4¢ eeuw.

Ds. Ignace Frénay

— in dit nummer graag ook het (al eerder geplaatste) artikel van Harmen Jansen over
Evagrius plaatsen

EVAGRIUS VAN PONTUS: EEN DRIELEDIG MENSBEELD, EN ‘DEMONEN”.

Evagrius van Pontus (345-399) trok, in navolging van Johannes de Doper en Jezus de woestijn
in om God te zoeken. Net als Plato ziet hij de mens als een drieledig wezen; het bestaat uit
lichaam, ziel en geest. Vandaag de dag kennen wij hooguit een tweedeling (lichaam en ziel), of
wordt alles zelfs tot alleen het lichaam gereduceerd (““Wij zijn ons brein”- Dick Swaab).

geesteli jke wereld

-- Ik , zingeving
doelstelling

/ denken
( SSElen | menselijke ziel (psyche)
\ |
\ willen / N
LViehaam | drLEten
begeerten

fysieke wereld

De mens wordt op deze drie verschillende ‘niveaus’ permanent bestookt door gedachten, ge-
voelens, en impulsen. De vraag is dan wie de baas is: Ik, of de dingen die van buitenaf op mij
afkomen, en die bijvoorbeeld tot verslaving of obsessies kunnen leiden. De gedachten, gevoe-
lens en impulsen die mij van buitenaf belagen worden door Evagrius ‘logismoi’ genoemd:
(slechte) gedachten, of demonen. De monnik nu (evenals ieder mens trouwens) bevindt zich in
een permanente strijd met deze ‘demonen’, omdat ze hem athouden van innerlijke vrijheid, en
van God. Het is een strijd met/tegen de neigingen van het ego, die onze werkelijke bestemming
in de weg staat: onze ziel, waar God zelf huist.

Op lichamelijk vlak gaat het om de volgende begeerten: Gulzigheid, Hebzucht en Onkuisheid;
op het gevoelsgebied zijn het: Verdriet, Woede en Lamlendigheid; op het mentale vlak zijn het:
[Jdelheid en Hoogmoed.



De meer lichamelijke demonen laten zich niet zomaar onderdrukken: ze moeten op een gezonde
manier geintegreerd worden door zelfbeheersing, en het vinden van de juiste maat, die voor elk
verschillend kan zijn. De demonen die het gevoelsleven belagen vragen om een innerlijk even-
wicht: je moet je niet uit balans laten brengen door stemmingen. En de demonen van de geest
tenslotte zijn het lastigste te bestrijden: dat vraagt om zelfkennis, en eerlijk zijn t.o.v. jezelf en
God.

Evagrius heeft een compleet bouwwerk gemaakt om deze demonen te begrijpen, en te bestrij-
den. Het is de moeite waard dit nader te beschouwen, omdat het getuigt van een groot psycho-
logisch inzicht in de mens. De latere indeling in zeven ‘hoofdzonden’ door Paus Gregorius (6e
eeuw) laat veel meer een moralistische benadering zien.

Een psychologische aanpak boven de moralistische zien we ook bij Meister Eckhart: “[deze]
voert een pleidooi voor de ‘inkeer’. Hij gelooft dat wij, eenvoudig gezegd, God zullen vinden
in de diepte van ons wezen, en dat ons geluk athankelijk is van ons vermogen, onszelf en onze
gehechtheden los te laten en ons te verenigen met die God in ons, die niet alleen onze ziel, maar
al het geschapene vervult. Want pas uit die eenheid met God vloeit ons handelen als vanzelf,
spontaan voort, uit de diepte van ons innerlijk.” (uit een Inleiding van Ton van der Stap over
Meister Eckhart).

Het idee van ‘demonen’ kan voor moderne oren vreemd overkomen, maar als je ze beschouwt
als naar buiten geprojecteerde complexen (in de zin van Jung), dan kan ons Ik, onze geestelijke
kern, de baas blijven, omdat het zich daar niet langer mee identificeert. Wij hébben ze, maar
zijn ze niet. Beter: de complexen hebben ons, en we kunnen er veel /ast van hebben.

De volgende keren ga ik concreter in op elk van deze ‘demonen’.

KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT - 4.

De vorige aflevering sprak ik over het drieledig mensbeeld van Evagrius van Pontus waar-
binnen de verschillende ‘demonen’ hun plek hebben. Vandaag de lichamelijke demonen
(gulzigheid, hebzucht en onkuisheid), en de eerste demon van de ziel: het verdriet.

Ds. Ignace Frénay

GULZIGHEID

In wezen is gulzigheid de angst iets tekort te komen, ziek te worden, en daarom af te zien van
het vasten. Bij de gulzigaard gaat het om de kwantiteit, niet om de kwaliteit van het voedsel.
Merk op dat men ook op geestelijke gebied gulzig kan zijn: nog meer spirituele boeken lezen,
nog meer cursussen volgen, nog langere retraites maken. Volgens de psycholoog Erik Erikson
(1902-1994) toont zich in de gulzigheid een gebrek aan basisvertrouwen doordat er in de orale
fase iets is misgegaan. Je bent in je vroegste jeugd iets tekort gekomen, en wordt daardoor
wantrouwend t.0.v. de mensen en de wereld; je leeft met een gebrek aan hoop dat het ooit goed

6



komt. Deze ondeugd bestrijd je door rege/matig te eten, en niet te veel, door matigheid en vas-
ten. Dat voorkomt mogelijk ook obesitas bij kinderen (snoepen uit onvrede). De negatieve va-
riant van deze demon is zelfverwaarlozing, zoals anorexia.

%

HEBZUCHT

Houden wat je hebt: hebzucht is het logische vervolg van gulzigheid. Hier is de drijfveer vooral
de angst voor een foekomstig tekort, en om athankelijk te worden van anderen. Hoarding, op-
potten, gierigheid, maken allemaal deel uit van deze demon. Als kind heb je waarschijnlijk niet
geleerd afstand te doen, je aan te passen aan de realiteit.

Je bestrijdt hem door vrijgevigheid. Evagrius gooit iets heel aparts in de strijd, nl. door zijn zgn.
antirrhetische methode: hij zet gewoon een bijbeltekst tegenover de verleiding: ”Tegen de ge-
dachte die mij bitter maakt omwille van het leven in bittere armoede: De Heer is mijn herder,
mij zal niets ontbreken.’De negatieve variant van hebzucht is spilzucht.

ONKUISHEID

Het lichaam wordt ‘in brand gezet’ door fantasiebeelden. Deze leiden in sterke mate af van waar
het in het monniksleven om gaat. Maar méér dan onderdrukking helpt hier ‘het juiste midden’,
want seksuele lusten maken nu eenmaal deel uit van de lichamelijke impulsen. Afleiding helpt,
en ‘lichamelijke opvoeding’: als je gewend bent om elk lichamelijk verlangen onmiddellijk te
bevredigen, zal het lichaam op den duur de geest de baas worden. Wie dus de zuiverheid wil
leren doet er goed aan niet ongecontroleerd te eten wanneer de maag knort, en niet uit te slapen
tot de zon op haar hoogst staat. Wie elke — schijnbaar onschuldige — impuls altijd maar automa-
tisch inwilligt zal machteloos staan tegenover zoiets opdringerigs als de kracht van de wellust.



Voor alle duidelijkheid: onkuisheid is maar één van de gezichten van de ‘onzuiverheid’ — die
kan zich namelijk op vele terreinen uiten.

De negatieve variant is preutsheid, schaamte voor het eigen naakte lichaam, zoals we dat tegen-
woordig veel bij jongeren zien die na het sporten gaan douchen met hun onderbroek aan, mo-
gelijk onder invloed van de moslim-cultuur.

VERDRIET

Wij worden door verdriet (of woede!) overmand als onze lichamelijke begeertes niet worden
bevredigd. Het uitste/ van die begeertes is dan ook een goede methode om de depressieve ge-
voelens tegen te gaan. Verdriet kan ook veroorzaakt worden door woede: het is als het ware
naar binnengeslagen woede. Woede en verdriet zijn twee kanten van één medaille. Verdriet
ontstaat ook door heimwee naar vroeger, toen alles beter was, of door onvervulde verlangens.
In feite gaat het hier volgens Evagrius om een overdreven gehechtheid aan de wereld. Wie te
hoge eisen aan het leven stelt, organiseert zijn eigen teleurstellingen.

Andere vormen van verdriet zijn: zelfmedelijden, grofheid en onvriendelijkheid, kleinmoedig-
heid, verbittering, en wanhoop. Remedie tegen het verdriet is dankbaarheid, vreugde en naas-
tenliefde. Of, volgens de antirrhetische methode: “Want de HEER, uw God, is een God van
liefde. Hij zal u niet verlaten en u niet in het verderf storten. Wat hij uw voorouders onder ede
heeft beloofd, vergeet hij niet.” (Dt.4,31).

De volgende keer komen aan bod: woede en lamlendigheid, en de twee demonen van de geest:
ijjdelheid en hoogmoed.

KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT - 5.

De vorige aflevering sprak ik de lichamelijke ‘demonen’ (gulzigheid, hebzucht en onkuis-
heid), en de eerste demon van de ziel: het verdriet. Vandaag komen aan bod: woede en
lamlendigheid, en de twee demonen van de geest: ijdelheid en hoogmoed.

Ds. Ignace Frénay

VERDRIET

Wij worden door verdriet (of woede!) overmand als onze lichamelijke begeertes niet worden
bevredigd. Het uitstel van die begeertes is dan ook een goede methode om de depressieve ge-
voelens tegen te gaan. Verdriet kan ook veroorzaakt worden door woede (zie hierna): het is als
het ware naar binnengeslagen woede. Woede en verdriet zijn twee kanten van één medaille.
Verdriet ontstaat ook door heimwee naar vroeger, toen alles beter was, of door onvervulde ver-
langens. In feite gaat het hier volgens Evagrius om een overdreven gehechtheid aan de wereld.
Wie te hoge eisen aan het leven stelt, organiseert zijn eigen teleurstellingen.



Andere vormen van verdriet zijn: zelfmedelijden, grofheid en onvriendelijkheid, kleinmoedig-
heid, verbittering, en wanhoop. Remedie tegen het verdriet is dankbaarheid, vreugde en naas-
tenliefde. Of, volgens de antirrhetische methode: “Want de HEER, uw God, is een God van
liefde. Hij zal u niet verlaten en u niet in het verderf storten. Wat hij uw voorouders onder ede
heeft beloofd, vergeet hij niet.” (Dt.4,31).

WOEDE

Woede ontstaat doordat jou onrecht wordt aangedaan, of omdat je iets niet krijgt waar je recht
op meent te hebben. Als je je woede niet kunt uiten, of als je geen wraak kunt nemen, kan die
verharden tot wrok. Dat vreet aan je. Door woede verlies je vaak je zelfbeheersing (tel dus tot
10...). Woede heeft ook een positieve kant: het kan je stimuleren om door te zetten, je kunt
‘verwoede’ pogingen doen om iets te bereiken zoals... het bestrijden van je demonen! Zacht-
moedigheid is de deugd die de woede vermindert.

AKEDIA

Vaak vertaald met verveling, maar dat is me veel te vlak. ‘Onverschillgheid’ of * lamlendigheid’
komt meer in de buurt. Het overkomt je als je van alles hebt geprobeerd, en het lukt maar niet:
daardoor word je eerst droevig of woedend, en daarna gooi je het bijltje er bij neer. Alle aan-
driften zijn als verlamd, niets interesseert je meer.

M- O X

Gregorius de Grote noemt de gevolgen: ‘vertwijfeling, ontmoediging, neerslachtigheid, verbit-
tering, onverschilligheid, slaperigheid, verveling, vlucht voor zichzelf, nieuwsgierigheid, ver-
strooiing in praatjes, onrust van geest en lichaam, ongedurigheid, haast en wankelmoe-digheid’.
Behalve lamlendig kun je er dus, heel paradoxaal, ook hyperactief van worden, helemaal gericht



op impulsen van buitenaf. Ik ben ervan overtuigd dat onze maatschappij vooral lijdt aan deze
‘demon’.

André Louf noemt de lusteloosheid een noodzakelijke crisis, waar iedereen die de stilte en de
eenzaamheid opzoekt, op enig moment mee te maken krijgt. Volhouden is het devies, in je cel
blijven, want: ‘je cel zal je alles leren,’ ‘de stilte geeft alle antwoorden.’

Letterlijk betekent a-keédia: niet-zorgen, in het bijzonder: geen zorg hebben voor de doden, en
vandaar: niet rouwen. Het tegendeel is: het verdriet om dat wat je niet kunt krijgen, wél onder
ogen zien, doorleven en aanvaarden.

IJDELHEID

Hier beginnen de demonen van het rationele deel van de ziel. Die zijn zeer subtiel — omdat de
andere ondeugden overwonnen lijken. Het lijkt dat men de strijd gestreden heeft voor God,
maar in feite heeft men dat gedaan om zelf met de eer te gaan strijken, en daarmee te koop te
lopen. Deze demon treft vooral mensen met hoge idealen (perfectionisme!). De buitenkant
krijgt de nadruk, en niet de binnenkant: publiekelijk demonen uitdrijven, priester worden uit
effectbejag, menigten die je bestormen om genezen te worden enz.

HOOGMOED

“Niet God is de oorzaak van de goede daden, maar ikzelf.” Het opgeblazen ego (het Dikke Ik)
is hier de baas, verheft zichzelf tot God, en de ziel gaat in een schijnwereld leven. Lucifer, de
gevallen engel, is het symbool van het individu dat niemand nodig heeft dan alleen zichzelf.
Hoogmoed is de gevaarlijkste ondeugd: men verloochent z’n schaduw. Narcisme lijkt de mo-
derne variant van deze demon. De tegenkant van hoogmoed is zelthaat, het minderwaardig-
heidscomplex. Nederigheid, ‘je plaats kennen’, en een reéel inzicht in je talenten en je tekort-
komingen is het geneesmiddel.

10



KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT - 6.

Vandaag, in het laatste deel van deze serie, komen we uit bij de praktische toepassing van
Evagrius’ leer van de demonen: elkaar bevragen op waar we in ons leven last hebben van
deze belemmeringen.

Ds. Ignace Frénay

Toen mijn jonge kloostervriend Viggo en ik op kloostertocht waren hebben we met elkaar ge-
sproken over de acht ondeugden of ‘belemmeringen’ die ik in de afgelopen vijf delen heb ge-
noemd: gulzigheid, hebzucht, onkuisheid, verdriet, woede, lamlendigheid, ijdelheid en hoog-
moed; zij vullen de gaten die zijn ontstaan door de verwondingen die we aan het leven hebben
opgelopen. Pas als we ze onder ogen zien, accepteren en erom rouwen kunnen we ze achter ons
laten.

Tijdens onze kloostertocht waren wij elkaars geestelijk begeleider, ik kan het niet anders zeg-
gen. Het spirituele kader was het kloosterleven dat we in diverse vormen tegenkwamen en waar
we beiden volop aan konden deelnemen dankzij ons gedeelde ‘monastieke talent’. We zochten
een rustige plek, vaak aan het water, begonnen met stilte en bespraken elke dag, eerst de een,
dan de ander, een van de ‘belemmeringen’ aan de hand van de volgende vragen:

1. Wat is jouw definitie van deze ‘demon’? Geef op een schaal van 0-5 aan hoeveel /ast je hebt
van deze ondeugd en/of van z’n tegendeel (O=geen last; 5=heel veel last). idem hoeveel last
een ander er van heeft.

2. Zetde ‘demonen’ in volgorde van beproeving.

3. In welke omstandigheden heb je er last van? Kun je voorbeelden noemen? Heb je enig idee
waar de demon z’n wortels heeft in je levensgeschiedenis?

4. 1In hoeverre beheers je de bijbehorende deugd?

5. Wat neem je je voor, en wat kan de ander voor jou doen om je hiermee te helpen?

En wat bleek? De kapstok van de ‘belemmeringen’ (logismoi) deed ons vrijwel onmiddellijk in
ons levensverhaal duiken: als vanzelf kwamen de complexen naar boven die daarin de hoofdrol
spelen: onvervulde verlangens, niet-verwerkt verdriet, geheime fantasieén enz., allemaal zaken
die ons athouden van ons diepste zelf, en van God. Kortom, onze schaduw. Demonen lijken de
‘gaten’ in onze existentie te vervullen, maar ze zijn in feite nep.

De gesprekken waren in die zin ook een vorm van rouwverwerking, en zo een remedie tegen
de a-kedia, dat in diepste wezen het niet kunnen rouwen, het niet kunnen loslaten is. Dat te
ontdekken is een openbaring, en het met elkaar te delen is een grote vreugde. Voorwaarde is
wel dat de ander zonder (voor)oordeel kan luisteren, en zelf ook bereid is z’n schaduwkanten
onder ogen te zien. Uit de gesprekken kwamen ook concrete voornemens voor, waaronder: meer
stille tijd, minder schermtijd, meer concentratie op het wezenlijke.

We eindigden de besprekingen met een liturgisch moment in een kapelletje van La Pierre qui
Vire, dat er als volgt uitzag: stilte, Kyrie, Psalm 30, Johannes 15, 9-17, gebed voor elkaar en
absolutie. Zo waren we priester voor elkaar, en was de ander “voor een tijd een plaats van God.”
(Gerrit Achterberg). Emmaiisgangers, ‘en de Heer liep met ons mee’.

11



De bespreking van de acht ondeugden hielp ons om onszelf en de ander te verstaan, remmingen
en pijn bloot te leggen, en zo de weg vrij te maken voor de bron van liefde die God heet. We
ontdekten hoezeer de ‘belemmeringen’ verbonden zijn met ons eigen levensverhaal, met onze
lichamelijke en psychische geschiedenis. Maar we ontdekten ook dat zich daardoor een weg
opent naar de toekomst. De kloostertocht bleek een levenstocht.

12



