
1 
 

Protestantse Kerkbode 

 

KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT – 1. 

In een zestal afleveringen vertel ik over mijn ervaringen met het kloosterleven, en ga daar-

bij in het bijzonder in op een kloostertocht door België en Frankrijk die ik in de zomer 

van 2022 maakte. Een (korter) verslag daarvan verscheen eerder in De Kovel, monastiek 

tijdschrift voor Vlaanderen en Nederland, nr.77 (maart 2023), p.92-102.  

Ds.Ignace Frénay 

 

INLEIDING 

Al ruim vijftig jaar ben ik geboeid door het kloosterleven: zich afzonderen van de wereld om 

het hogere te zoeken. Hoewel ik ooit op het punt gestaan heb zelf in te treden, heb ik de defini-

tieve stap nooit gezet. Maar regelmatig bezoek is een constante in mijn leven geworden en heeft 

mijn leven en dat van anderen verrijkt. Tijdens mijn werkzame leven als docent, en later predi-

kant, heb ik vele anderen kennis kunnen laten maken met het kloosterleven.  

Hoewel de Paulusabdij in Oosterhout mijn ‘eerste liefde’ was, heb ik ook veel andere kloosters 

bezocht. Rond mijn twintigste trok ik samen met mijn jeugdvriend Lex naar Engeland, Wales 

en Schotland, om al lif-

tend allerlei kloosters te 

bezoeken. We waren ge-

wapend met een aanbe-

velingsbriefje in het La-

tijn van Vader Abt Hein 

van Cranenburgh, van 

Oosterhout. Het opende 

de deuren van het gas-

tenkwartier van vele 

kloosters en we leerden 

de eeuwenoude Bene-

dictijnse gastvrijheid 

kennen.  

Bijna vijftig jaar later ondernam ik opnieuw een kloostertocht, samen met mijn jonge klooster-

vriend Viggo, die zelf een jaar in een Belgisch klooster (Tibériade) had doorgebracht, en die ik 

ontmoette tijdens een retraite in Egmond. We bleken beiden een grote affiniteit te hebben met 

het monastieke leven en we ontdekten opmerkelijke overeenkomsten in onze zoektocht. Zo 

ontstond een intense vriendschap. Als middeleeuwse pelgrims bezochten wij in de zomer van 

2022, onder het motto ‘Pax et Fides’ (Vrede en Geloof): Schiermonnikoog, Tibériade, Chevet-

ogne, de Communiteit van Jérusalem (Vézelay), Fontgombault, La Prée en La Pierre-qui-Vire.  

 



2 
 

WAT IS EEN KLOOSTER?  

Kloosters zijn vaak grote gebouwen op een afgelegen plaats. Vrijwel altijd hebben ze als cen-

trum een vierkant (het pandhof), dat bestaat uit vier kloostergangen. Daaraan grenzend liggen 

de ruimtes met vitale functies: refter (eetzaal), bibliotheek, gastenkwartier, kerk, enzovoorts. 

Het centrum zelf is dus leeg. Het is een symbool van de innerlijke ruimte/leegte die door het 

kloosterleven wordt gecultiveerd, om zó open te kunnen staan voor God. In de Abdij van Eg-

mond is het motto: ‘vacare Deo’ – leeg worden voor God. Links en rechts in de kerk staan, 

tussen het altaar en de banken voor de gelovigen, de koorbanken opgesteld, waar de monniken 

zeven maal per dag in wisselzang de Psalmen zingen. 

Het woord klooster komt van het Latijnse claustrum, dat ‘afgesloten’ betekent. De inperking 

binnen de vier muren waar zich het kloosterleven afspeelt, biedt de kans om geestelijk de diepte 

in te gaan. Er zijn weliswaar gedeeltes die voor mensen van buitenaf toegankelijk zijn (gasten-

kwartier, kerk), maar het gedeelte waar de monniken wonen is dat niet. Die afgeslotenheid moet 

bijdragen aan een innerlijk leven dat niet verstoord wordt door invloeden van buitenaf. In Ne-

derland zie je boven het niet-toegankelijke gedeelte vaak ‘Slot’ staan; in de Paulusabdij stond 

er ‘Stilte’.  

Als je na een lange voorbereidingstijd bent ingetreden in een klooster, is het de bedoeling dat 

je daar de rest van je leven blijft, samen met de broeders voor wie je niet zelf hebt gekozen en 

met wie je het maar hebt te doen. Dat heet de stabilitas loci: je blijft op je post. Elders lijkt het 

gras op den duur altijd groener, maar het is niet de bedoeling dat je aan die impuls toegeeft. Ik 

kom daar nog over te spreken bij de Akèdia, een van de acht ‘slechte gedachten’.  

Tijdens onze kloostertocht probeerden wij ons aan deze stabilitas te houden door niet af te 

wijken van de voorgenomen route en kloosters. Wij kwamen langs Fontenay, zagen de kathe-

dralen van Reims en Bourges liggen, maar hebben ze niet bezocht. We betrachtten veel stilte, 

hielden stiltewandelingen waarbij we elkaar na afloop vertelden wat er tijdens de wandeling 

door ons heen was gegaan. Wanneer we niet in een klooster overnachtten, baden we samen de 

gebeden die bij de afsluiting van de dag horen, de zogenoemde Completen.    

Ik had mijn mobieltje en iPad thuisgelaten, en een apart ‘vakantienummer’ meegenomen dat 

alleen bij het thuisfront bekend was voor geval van nood. Zo werden we niet gestoord door 

telefoontjes, appjes, mails en nieuws. Volgende keer ga ik uitgebreider op het kloosterleven in.   

 

 

  



3 
 

KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT – 2. 

Hoe ziet het leven in een klooster eruit? In het kader van een kloostertocht die ik in de 

zomer van 2022 maakte, vandaag iets over leven en werken in een klooster.  

Ds. Ignace Frénay 

 

ORA ET LABORA (Bid en Werk).  

Benedictus van Nursia (480-547) schreef een Regel, die voorschrijft hoe het leven van monni-

ken eruit ziet: een gemeenschap die, onder leiding van een abt, God zoekt door te bidden en te 

werken. Deze Regel is de eeuwen door richtinggevend geweest voor vrijwel alle kloosters. Hij 

geeft een nauwkeurige dagorde voor de zomer en de winter, aan de hand van gebeden: van de 

Metten en de Lauden ‘s morgens vroeg, via allerlei ‘kleine uren’, tot de Vespers en de Comple-

ten in de avond. Er  staat immers in de Psalmen (119:164): zeven maal per dag zul je God loven. 

Deze gebedsdiensten zijn zo belangrijk dat je, aldus Benedictus, alles uit je handen moet laten 

vallen, waar je ook mee bezig bent, op het moment dat de klok oproept tot gebed. 

Wezenlijk voor de dagorde is ook de Lectio Divina, de goddelijke lezing, die bestaat uit het 

lezen, herlezen en meditatief verwerken van Bijbelteksten en andere geestelijke lectuur. 

De invulling die wij aan dit facet van het kloosterleven gaven bestond uit het volgen van het 

dagritme van de kloosters die we bezochten en het lezen van geestelijke lectuur.  

 

 



4 
 

GELOFTEN 

De dagorde, deze afwisseling van bidden en werken, is bedoeld om de monnik te brengen tot 

stilte, innerlijk leven en een verandering van je gewoonten, zodat je steeds dichter komt bij het 

doel van het leven: God en de universele liefde.  

Een monnik legt de geloften af van armoede, kuisheid en gehoorzaamheid, dat wil zeggen: hij  

doet afstand van persoonlijke bezittingen, van seksuele omgang en van alle impulsen die zo-

maar in hem opkomen – kortom: hij doet afstand van z’n ego. Nu is dat natuurlijk iets wat nooit 

zomaar lukt, het is dan ook een leerschool. Daarom noemt Benedictus het klooster ‘een leer-

school in dienst van de Heer’. Op die manier is een monnik een teken van tegenspraak in een 

wereld waarin het lijkt te gaan om bezit, seks en macht.  

LEIDING 

In een klooster staat de abt aan het hoofd van de gemeenschap. Benedictus stelt hoge eisen aan 

een abt, die als een vader moet zijn voor zijn monniken: uitdaging bieden aan wie meer aan-

kunnen en begrip tonen voor ieders zwakheden. In de Regel staan maar liefst twee hoofdstukken 

over de abt (Regel van Benedictus 2 en 64). Hij wordt door de gemeenschap zelf (voor het 

leven) gekozen, hij kan taken delegeren (met name aan de prior en de econoom), maar heeft 

wel eindverantwoordelijkheid,  

Benedictus benadrukt hoe belangrijk het is om de broeders in het beraad te betrekken (h.3): ‘De 

Heer openbaart vaak aan een jongere wat het beste is.’ (RvB 3,3). Een abt is zeker geen alleen-

heerser! Benedictus pepert hem in dat hij aan het eind van zijn leven zelf ook verantwoording 

zal moeten afleggen. Hij vertegenwoordigt tenslotte Christus zelf binnen het klooster en moet 

zich dan ook als zodanig gedragen. 

Gehoorzaamheid is buitengewoon lastig: je doet afstand van je eigen wil en maakt die onder-

geschikt aan de wil van de gemeenschap, waarvan de abt de vertegenwoordiger is. Gehoor-

zaamheid is geen kadaverdiscipline, maar houdt de bereidheid in om te horen wat de ander en 

de gemeenschap nodig heeft, méér dan het luisteren naar je eigen wensen. 

DOEL 

Het hoogste doel van deze manier van leven is ‘dat God in alles worde verheerlijkt.’ (RvB 57,9). 

Christus navolgen geeft de monnik de innerlijke vrijheid waartoe iedere Christen geroepen is. 

Het mooiste bewijs daarvan vind ik de gastvrijheid die elk klooster beoefent (RvB 53), met als 

diepste motief: ‘Alle gasten die aankomen moeten worden ontvangen als Christus zelf, want 

Hij zal eens zeggen:  ‘Ik kwam als gast en gij hebt Mij opgenomen.’ Deze liefde voor elke mens, 

voor de medebroeders en-zusters, en in het bijzonder voor de vreemdeling die aan de poort 

klopt, is het hoogste doel. 

 

 

  



5 
 

KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT – 3. 

De vorige aflevering sprak ik over het leven in  kloosters die de regel van  Benedictus 

volgen. Maar Benedictus zelf baseerde zich op nog weer oudere tradities, die teruggingen 

tot in de 3e en 4e eeuw. 

Ds. Ignace Frénay 

→ in dit nummer  graag ook het (al eerder geplaatste) artikel van Harmen Jansen over 

Evagrius plaatsen  

 

EVAGRIUS VAN PONTUS: EEN DRIELEDIG MENSBEELD, EN ‘DEMONEN’.  

Evagrius van Pontus (345-399) trok, in navolging van Johannes de Doper en Jezus de woestijn 

in om God te zoeken. Net als Plato ziet hij de mens als een drieledig wezen; het bestaat uit 

lichaam, ziel en geest. Vandaag de dag kennen wij hooguit een tweedeling (lichaam en ziel), of 

wordt alles zelfs tot alleen het lichaam gereduceerd (“Wij zijn ons brein”- Dick Swaab).  

 

 

De mens wordt op deze drie verschillende ‘niveaus’ permanent bestookt door gedachten, ge-

voelens, en impulsen. De vraag is dan wie de baas is: Ik, of de dingen die van buitenaf op mij 

afkomen, en die bijvoorbeeld tot verslaving of obsessies kunnen leiden. De gedachten, gevoe-

lens en impulsen die mij van buitenaf belagen worden door Evagrius ‘logismoi’ genoemd: 

(slechte) gedachten, of demonen. De monnik nu (evenals ieder mens trouwens) bevindt zich in 

een permanente strijd met deze ‘demonen’, omdat ze hem afhouden van innerlijke vrijheid, en 

van God. Het is een strijd met/tegen de neigingen van het ego, die onze werkelijke bestemming 

in de weg staat: onze ziel, waar God zelf huist.  

Op lichamelijk vlak gaat het om de volgende begeerten: Gulzigheid, Hebzucht en Onkuisheid; 

op het gevoelsgebied zijn het: Verdriet, Woede en Lamlendigheid; op het mentale vlak zijn het: 

IJdelheid en Hoogmoed.  



6 
 

De meer lichamelijke demonen laten zich niet zomaar onderdrukken: ze moeten op een gezonde 

manier geïntegreerd worden door zelfbeheersing, en het vinden van de juiste maat, die voor elk 

verschillend kan zijn. De demonen die het gevoelsleven belagen vragen om een innerlijk even-

wicht: je moet je niet uit balans laten brengen door stemmingen. En de demonen van de geest 

tenslotte zijn het lastigste te bestrijden: dat vraagt om zelfkennis, en eerlijk zijn t.o.v. jezelf en 

God.  

Evagrius heeft een compleet bouwwerk gemaakt om deze demonen te begrijpen, en te bestrij-

den. Het is de moeite waard dit nader te beschouwen, omdat het getuigt van een groot psycho-

logisch inzicht in de mens. De latere indeling in zeven ‘hoofdzonden’ door Paus Gregorius (6e 

eeuw) laat veel meer een moralistische benadering zien.  

Een psychologische aanpak boven de moralistische zien we ook bij Meister Eckhart: “[deze] 

voert een pleidooi voor de ‘inkeer’. Hij gelooft dat wij, eenvoudig gezegd, God zullen vinden 

in de diepte van ons wezen, en dat ons geluk afhankelijk is van ons vermogen, onszelf en onze 

gehechtheden los te laten en ons te verenigen met die God in ons, die niet alleen onze ziel, maar 

al het geschapene vervult. Want pas uit die eenheid met God vloeit ons handelen als vanzelf, 

spontaan voort, uit de diepte van ons innerlijk.” (uit een Inleiding van Ton van der Stap over 

Meister Eckhart).  

Het idee van ‘demonen’ kan voor moderne oren vreemd overkomen, maar als je ze beschouwt 

als naar buiten geprojecteerde complexen (in de zin van Jung), dan kan ons Ik, onze geestelijke 

kern, de baas blijven, omdat het zich daar niet langer mee identificeert. Wij hébben ze, maar 

zijn ze niet. Beter: de complexen hebben ons, en we kunnen er veel last van hebben. 

De volgende keren ga ik concreter in op elk van deze ‘demonen’.  

 

 

KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT – 4. 

De vorige aflevering sprak ik over het drieledig mensbeeld van Evagrius van Pontus waar-

binnen de verschillende ‘demonen’ hun plek hebben. Vandaag de lichamelijke demonen 

(gulzigheid, hebzucht en onkuisheid), en de eerste demon van de ziel: het verdriet.  

Ds. Ignace Frénay 

 

GULZIGHEID 

In wezen is gulzigheid de angst iets tekort te komen, ziek te worden, en daarom af te zien van 

het vasten. Bij de gulzigaard gaat het om de kwantiteit, niet om de kwaliteit van het voedsel. 

Merk op dat men ook op geestelijke gebied gulzig kan zijn: nog meer spirituele boeken lezen, 

nog meer cursussen volgen, nog langere retraites maken. Volgens de psycholoog Erik Erikson 

(1902-1994) toont zich in de gulzigheid een gebrek aan basisvertrouwen doordat er in de orale 

fase iets is misgegaan. Je bent in je vroegste jeugd iets tekort gekomen, en wordt daardoor 

wantrouwend t.o.v. de mensen en de wereld; je leeft met een gebrek aan hoop dat het ooit goed 



7 
 

komt. Deze ondeugd bestrijd je door regelmatig te eten, en niet te veel, door matigheid en vas-

ten. Dat voorkomt mogelijk ook obesitas bij kinderen (snoepen uit onvrede). De negatieve va-

riant van deze demon is zelfverwaarlozing, zoals anorexia.  

 

HEBZUCHT 

Houden wat je hebt: hebzucht is het logische vervolg van gulzigheid. Hier is de drijfveer vooral 

de angst voor een toekomstig tekort, en om afhankelijk te worden van anderen. Hoarding, op-

potten, gierigheid, maken allemaal deel uit van deze demon. Als kind heb je waarschijnlijk niet 

geleerd afstand te doen, je aan te passen aan de realiteit. 

Je bestrijdt hem door vrijgevigheid. Evagrius gooit iets heel aparts in de strijd, nl. door zijn zgn. 

antirrhetische methode: hij zet gewoon een bijbeltekst tegenover de verleiding: ”Tegen de ge-

dachte die mij bitter maakt omwille van het leven in bittere armoede: De Heer is mijn herder, 

mij zal niets ontbreken.’ De negatieve variant van hebzucht is spilzucht. 

ONKUISHEID 

Het lichaam wordt ‘in brand gezet’ door fantasiebeelden. Deze leiden in sterke mate af van waar 

het in het monniksleven om gaat. Maar méér dan onderdrukking helpt hier ‘het juiste midden’, 

want seksuele lusten maken nu eenmaal deel uit van de lichamelijke impulsen. Afleiding helpt, 

en ‘lichamelijke opvoeding’: als je gewend bent om elk lichamelijk verlangen onmiddellijk te 

bevredigen, zal het lichaam op den duur de geest de baas worden. Wie dus de zuiverheid wil 

leren doet er goed aan niet ongecontroleerd te eten wanneer de maag knort, en niet uit te slapen 

tot de zon op haar hoogst staat. Wie elke – schijnbaar onschuldige – impuls altijd maar automa-

tisch inwilligt zal machteloos staan tegenover zoiets opdringerigs als de kracht van de wellust. 



8 
 

Voor alle duidelijkheid: onkuisheid is maar één van de gezichten van de ‘onzuiverheid’ – die 

kan zich namelijk op vele terreinen uiten. 

De negatieve variant is preutsheid, schaamte voor het eigen naakte lichaam, zoals we dat tegen-

woordig veel bij jongeren zien die na het sporten gaan douchen met hun onderbroek aan, mo-

gelijk onder invloed van de moslim-cultuur.  

 

VERDRIET 

Wij worden door verdriet (of woede!) overmand als onze lichamelijke begeertes niet worden 

bevredigd. Het uitstel van die begeertes is dan ook een goede methode om de depressieve ge-

voelens tegen te gaan. Verdriet kan ook veroorzaakt worden door woede: het is als het ware 

naar binnengeslagen woede. Woede en verdriet zijn twee kanten van één medaille. Verdriet 

ontstaat ook door heimwee naar vroeger, toen alles beter was, of door onvervulde verlangens. 

In feite gaat het hier volgens Evagrius om een overdreven gehechtheid aan de wereld. Wie te 

hoge eisen aan het leven stelt, organiseert zijn eigen teleurstellingen.  

Andere vormen van verdriet zijn: zelfmedelijden, grofheid en onvriendelijkheid, kleinmoedig-

heid, verbittering, en wanhoop. Remedie tegen het verdriet is dankbaarheid, vreugde en naas-

tenliefde. Of, volgens de antirrhetische methode: “Want de HEER, uw God, is een God van 

liefde. Hij zal u niet verlaten en u niet in het verderf storten. Wat hij uw voorouders onder ede 

heeft beloofd, vergeet hij niet.” (Dt.4,31). 

De volgende keer komen aan bod: woede en lamlendigheid, en de twee demonen van de geest: 

ijdelheid en hoogmoed. 

 

 

KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT – 5. 

De vorige aflevering sprak ik de lichamelijke ‘demonen’ (gulzigheid, hebzucht en onkuis-

heid), en de eerste demon van de ziel: het verdriet. Vandaag komen aan bod: woede en 

lamlendigheid, en de twee demonen van de geest: ijdelheid en hoogmoed. 

Ds. Ignace Frénay 

 

VERDRIET 

Wij worden door verdriet (of woede!) overmand als onze lichamelijke begeertes niet worden 

bevredigd. Het uitstel van die begeertes is dan ook een goede methode om de depressieve ge-

voelens tegen te gaan. Verdriet kan ook veroorzaakt worden door woede (zie hierna): het is als 

het ware naar binnengeslagen woede. Woede en verdriet zijn twee kanten van één medaille. 

Verdriet ontstaat ook door heimwee naar vroeger, toen alles beter was, of door onvervulde ver-

langens. In feite gaat het hier volgens Evagrius om een overdreven gehechtheid aan de wereld. 

Wie te hoge eisen aan het leven stelt, organiseert zijn eigen teleurstellingen.  



9 
 

Andere vormen van verdriet zijn: zelfmedelijden, grofheid en onvriendelijkheid, kleinmoedig-

heid, verbittering, en wanhoop. Remedie tegen het verdriet is dankbaarheid, vreugde en naas-

tenliefde. Of, volgens de antirrhetische methode: “Want de HEER, uw God, is een God van 

liefde. Hij zal u niet verlaten en u niet in het verderf storten. Wat hij uw voorouders onder ede 

heeft beloofd, vergeet hij niet.” (Dt.4,31). 

WOEDE 

Woede ontstaat doordat jou onrecht wordt aangedaan, of omdat je iets niet krijgt waar je recht 

op meent te hebben. Als je je woede niet kunt uiten, of als je geen wraak kunt nemen, kan die 

verharden tot wrok. Dat vreet aan je. Door woede verlies je vaak je zelfbeheersing (tel dus tot 

10…). Woede heeft ook een positieve kant: het kan je stimuleren om door te zetten, je kunt 

‘verwoede’ pogingen doen om iets te bereiken zoals… het bestrijden van je demonen! Zacht-

moedigheid is de deugd die de woede vermindert. 

AKÈDIA 

Vaak vertaald met verveling, maar dat is me veel te vlak. ‘Onverschillgheid’ of ‘ lamlendigheid’ 

komt meer in de buurt. Het overkomt je als je van alles hebt geprobeerd, en het lukt maar niet: 

daardoor word je eerst droevig of woedend, en daarna gooi je het bijltje er bij neer. Alle aan-

driften zijn als verlamd, niets interesseert je meer.  

 

 

Gregorius de Grote noemt de gevolgen: ‘vertwijfeling, ontmoediging, neerslachtigheid, verbit-

tering, onverschilligheid, slaperigheid, verveling, vlucht voor zichzelf, nieuwsgierigheid, ver-

strooiing in praatjes, onrust van geest en lichaam, ongedurigheid, haast en wankelmoe-digheid’. 

Behalve lamlendig kun je er dus, heel paradoxaal, ook hyperactief van worden, helemaal gericht 



10 
 

op impulsen van buitenaf. Ik ben ervan overtuigd dat onze maatschappij vooral lijdt aan deze 

‘demon’.  

André Louf noemt de lusteloosheid een noodzakelijke crisis, waar iedereen die de stilte en de 

eenzaamheid opzoekt, op enig moment mee te maken krijgt. Volhouden is het devies, in je cel 

blijven, want: ‘je cel zal je alles leren,’ ‘de stilte geeft alle antwoorden.’ 

Letterlijk betekent a-kèdia: niet-zorgen, in het bijzonder: geen zorg hebben voor de doden, en 

vandaar: niet rouwen. Het tegendeel is: het verdriet om dat wat je niet kunt krijgen, wél onder 

ogen zien, doorleven en aanvaarden.  

IJDELHEID 

Hier beginnen de demonen van het rationele deel van de ziel. Die zijn zeer subtiel – omdat de 

andere ondeugden overwonnen lijken. Het lijkt dat men de strijd gestreden heeft voor God, 

maar in feite heeft men dat gedaan om zelf met de eer te gaan strijken, en daarmee te koop te 

lopen. Deze demon treft vooral mensen met hoge idealen (perfectionisme!). De buitenkant 

krijgt de nadruk, en niet de binnenkant: publiekelijk demonen uitdrijven, priester worden uit 

effectbejag, menigten die je bestormen om genezen te worden enz. 

HOOGMOED 

“Niet God is de oorzaak van de goede daden, maar ikzelf.” Het opgeblazen ego (het Dikke Ik) 

is hier de baas, verheft zichzelf tot God, en de ziel gaat in een schijnwereld leven. Lucifer, de 

gevallen engel, is het symbool van het individu dat niemand nodig heeft dan alleen zichzelf. 

Hoogmoed is de gevaarlijkste ondeugd: men verloochent z’n schaduw. Narcisme lijkt de mo-

derne variant van deze demon. De tegenkant van hoogmoed is zelfhaat, het minderwaardig-

heidscomplex. Nederigheid, ‘je plaats kennen’, en een reëel inzicht in je talenten en je tekort-

komingen is het geneesmiddel.  

 

 

  



11 
 

KLOOSTERTOCHT ALS LEVENSTOCHT – 6. 

Vandaag, in het laatste deel van deze serie, komen we uit bij de praktische toepassing van 

Evagrius’ leer van de demonen: elkaar bevragen op waar we in ons leven last hebben van 

deze belemmeringen. 

Ds. Ignace Frénay 

Toen mijn jonge kloostervriend Viggo en ik op kloostertocht waren hebben we met elkaar ge-

sproken over de acht ondeugden of ‘belemmeringen’ die ik in de afgelopen vijf delen heb ge-

noemd: gulzigheid, hebzucht, onkuisheid, verdriet, woede, lamlendigheid, ijdelheid en hoog-

moed; zij vullen de gaten die zijn ontstaan door de verwondingen die we aan het leven hebben 

opgelopen. Pas als we ze onder ogen zien, accepteren en erom rouwen kunnen we ze achter ons 

laten.  

Tijdens onze kloostertocht waren wij elkaars geestelijk begeleider, ik kan het niet anders zeg-

gen. Het spirituele kader was het kloosterleven dat we in diverse vormen tegenkwamen en waar 

we beiden volop aan konden deelnemen dankzij ons gedeelde ‘monastieke talent’.  We zochten 

een rustige plek, vaak aan het water, begonnen met stilte en bespraken elke dag, eerst de een, 

dan de ander, een van de ‘belemmeringen’ aan de hand van de volgende vragen: 

1. Wat is jouw definitie van deze ‘demon’? Geef op een schaal van 0-5 aan hoeveel last je hebt 

van deze ondeugd en/of van z’n tegendeel (0=geen last; 5=heel veel last). idem hoeveel last 

een ander er van heeft. 

2. Zet de ‘demonen’ in volgorde van beproeving. 

3. In welke omstandigheden heb je er last van? Kun je voorbeelden noemen? Heb je enig idee 

waar de demon z’n wortels heeft in je levensgeschiedenis? 

4. In hoeverre beheers je de bijbehorende deugd? 

5. Wat neem je je voor, en wat kan de ander voor jou doen om je hiermee te helpen? 

En wat bleek? De kapstok van de ‘belemmeringen’ (logismoi) deed ons vrijwel onmiddellijk in 

ons levensverhaal duiken: als vanzelf kwamen de complexen naar boven die daarin de hoofdrol 

spelen: onvervulde verlangens, niet-verwerkt verdriet, geheime fantasieën enz., allemaal zaken 

die ons afhouden van ons diepste zelf, en van God. Kortom, onze schaduw. Demonen lijken de 

‘gaten’ in onze existentie te vervullen, maar ze zijn in feite nep.  

De gesprekken waren in die zin ook een vorm van rouwverwerking, en zo een remedie tegen 

de a-kèdia, dat in diepste wezen het niet kunnen rouwen, het niet kunnen loslaten is. Dát te 

ontdekken is een openbaring, en het met elkaar te delen is een grote vreugde. Voorwaarde is 

wel dat de ander zonder (voor)oordeel kan luisteren, en zelf ook bereid is z’n schaduwkanten 

onder ogen te zien. Uit de gesprekken kwamen ook concrete voornemens voor, waaronder: meer 

stille tijd, minder schermtijd, meer concentratie op het wezenlijke. 

We eindigden de besprekingen met een liturgisch moment in een kapelletje van La Pierre qui 

Vire, dat er als volgt uitzag: stilte, Kyrie, Psalm 30, Johannes 15, 9-17, gebed voor elkaar en 

absolutie. Zo waren we priester voor elkaar, en was de ander “voor een tijd een plaats van God.” 

(Gerrit Achterberg). Emmaüsgangers, ‘en de Heer liep met ons mee’.  



12 
 

 

 

De bespreking van de acht ondeugden hielp ons om onszelf en de ander te verstaan, remmingen 

en pijn bloot te leggen, en zo de weg vrij te maken voor de bron van liefde die God heet. We 

ontdekten hoezeer de ‘belemmeringen’ verbonden zijn met ons eigen levensverhaal, met onze 

lichamelijke en psychische geschiedenis. Maar we ontdekten ook dat zich daardoor een weg 

opent naar de toekomst. De kloostertocht bleek een levenstocht. 


